LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

ORA DI DOTTRINA / 38 - LA TRASCRIZIONE

Il diritto di Dio nella liturgia - 1l testo del video

25_09_2022

Luisella

Scrosati

Nella lezione odierna vogliamo aprire una finestra su un argomento particolare: lo
lus Divinum, il DIRITTO DI DIO nella Liturgia.


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

Possiamo dire che la liturgia ha al proprio interno una dimensione giuridica, ovvero
rimanda ad uno /us, una parola che é la radice da cui derivano giudizio, giurisprudenza,

giustizia...

Lo /us (e la virtu annessa che é la virtu di giustizia) ci dice appunto quello che & giusto,
che e appropriato dare a qualcuno. Detto in altri termini: dare a ciascuno il "suo". Nel

caso della liturgia questo qualcuno ¢ Dio.

- Cos'é dunque la dimensione giuridica della liturgia?

La liturgia deve essere fatta in modo tale da dare a Dio cio che gli € dovuto: non si puo
fare qualsiasi cosa e poi chiamarlo "liturgia".

C'e un testo, tra quelli che vi abbiamo proposto nelle domeniche di agosto, tratto dal
libro "Introduzione allo spirito della liturgia", di Joseph Ratzinger (vedi qui), in cui vi &

un'idea fondamentale da comprendere.

L'immagine é quella di Mosé che riceve da Dio I'ordine di liberare il suo popolo
dalla schiavitu del Faraone. Lo deve fare per una ragione: il fine non e la liberazione in
Sé, non e neppure raggiungere la terra promessa; il fine € la liberta di rendere culto a
Dio, come Dio ha disposto.

Il faraone piu volte cerca un compromesso: dapprima non vuole che vadano nel deserto
e poi, man mano che arrivano le piaghe, propone dei compromessi che Mose rifiuta.
Secondo la mentalita odierna, questo comportamento di Mosé non sarebbe stato

apprezzato...

- Perché invece Moseé rifiuta ogni compromesso sul rendere culto a Dio?

La ragione e tanto semplice quanto potente: perché non é quello che ha chiesto Dio. Nel
libro dell'Esodo, infatti, € chiarissimo che & Dio a stabilire come gli si rende culto, non
per puro arbitrio, ma per ragioni ben precise ordinate al Bene. Mose dice al Faraone che
il popolo non puo accettare quei compromessi da lui proposti perché Dio ha ordinato
diversamente. Moseé riconosce dunque uno /us divinum, ovvero il diritto di Dio di essere

amato, adorato e onorato come Lui vuole.


https://www.newdailycompass.com/it/ratzinger-lessenziale-della-liturgia-e-il-mistero

Una volta che il popolo di Israele esce dall'Egitto e si trova ai piedi del Sinai, dove
Dio affida a Mose le tavole della legge, subito dopo Dio affida a Mosé anche altri dettagli
importantissimi, tutti riferiti al culto: le dimensioni, la forma e il materiale dell'altare,
come deve essere fatta la tenda, il tabernacolo, con quali teli deve essere rivestito, come
devono essere fatti i sacrifici, come devono vestirsi i sacerdoti, etc.; una lista lunghissima

specificata sin nei dettagli.

Dio stesso stabilisce la misura e la modalita con cui vuole essere onorato dal
suo popolo. Da cio ricaviamo che la liturgia non & qualcosa che fa l'uomo, ma e
qualcosa che egli riceve da Dio, che deve percid custodire ed in cui deve riconoscere lo
lus divinum, ovvero il diritto di Dio ad essere onorato nel modo in cui Lui ha stabilito. Il
rispetto di questo /us divinum ¢ la condizione per cui possa avvenire la santificazione
dell'uomo, che e l'altra finalita della liturgia; il centro sta proprio in Dio che, in quanto

Dio, ha i suoi diritti rispetto ai quali noi uomini abbiamo i nostri doveri.

La dimensione giuridica all'interno del culto, le cose che si possono e si devono
fare e quelle che non si devono fare, la mancanza di un arbitrio su cio che riguarda il
culto e legato alla verita: noi siamo uomini, Dio & Dio.

Il diritto di Dio nel culto e sostanziale, non puo essere abolito, perché esprime le
relazioni essenziali tra Dio e la creazione; pensare ad una liturgia senza la dimensione

giuridica € come pensare alla liturgia senza la giusta relazione tra Dio e I'uomo.

E da diversi decenni ormai che c'é un clima nella Chiesa per cui parlare di diritto
nella liturgia suona come un soffocamento della liturgia. Lo spirito della liturgia per
essere tale e autentico, si dice, deve essere libero da elementi normativi e giuridici.

E esattamente il contrario: lo lus divinum, il diritto, & cid che preserva la liturgia cosicché

renda il debito culto a Dio e non perda il suo orientamento.

Uno dei testi piu antichi del rito della Santa Messa insiste su questo aspetto. ||
sacerdote, dopo aver invitato i fedeli ad alzare i loro cuori, esorta: "Rendiamo grazie al
Signore nostro Dio". Ed i fedeli rispondono: "E cosa buona e giusta". E nuovamente il

sacerdote: "E veramente cosa buona e giusta, nostro dovere e fonte di salvezza..."

Percio sin dalle origini della liturgia, il dovere, cioé la dimensione del diritto, € un
patrimonio della liturgia stessa. Non vi € contraddizione; al contrario, la dimensione
giuridica € la custode del vero spirito liturgico. Purché il diritto esprima veramente
I'oggettivita di cio che & giusto, della corretta relazione tra Dio e I'uomo e lo faccia

basandosi su una realta oggettiva e metafisica. Il diritto non deve decadere in un diritto



meramente positivo.

Questa & una terribile deriva, perché se la dimensione meramente legale non &
ancorata nello lus divinum, che & qualcosa di oggettivo e codificato dalla tradizione della
Chiesa, ci troveremo sicuramente, prima o poi, di fronte a leggi ingiuste, ovvero che non
garantiscono lo lus divinum. Questo accade anche in ambito politico e civile, dove il
rispetto della norma non dev'essere per la norma, ma per il contenuto giusto della

norma.

Due grandi problemi nascono allora dall'incomprensione della dimensione giuridica e

normativa all'interno del culto.

1. Il primo € 'TANOMIA LITURGICA, ovvero l'espulsione della norma del diritto dalla
liturgia. Redemptionis Sacramentum é il riferimento contemporaneo principale che
denuncia 'anomia liturgica, anche se in verita vi sono molti interventi a riguardo,

soprattutto di Giovanni Paolo Il e di Benedetto XVI.

Al numero 11, Redemptionis sacramentum dice a proposito di comportamenti arbitrari

nella liturgia:

"Chi al contrario, anche se Sacerdote, agisce cosi, assecondando proprie inclinazioni, lede la
sostanziale unita del rito romano, che va tenacemente salvaguardata, e compie azioni in
nessun modo consone con la fame e sete del Dio vivente provate oggi dal popolo, né svolge
autentica attivita pastorale o corretto rinnovamento liturgico, ma priva piuttosto i fedeli del
loro patrimonio e della loro eredita. Atti arbitrari, infatti, non giovano a un effettivo
rinnovamento, ma ledono il giusto diritto dei fedeli all'azione liturgica che é espressione della

vita della Chiesa secondo la sua tradizione e la sua disciplina”.

Perché i fedeli hanno diritto a che la liturgia sia integra nel suo rito? Proprio
perché c'é un diritto di Dio! Dunque i fedeli hanno diritto a che il sacerdote o il

ministro rispettino tale diritto. Tutti gli arbitrii che vengono inseriti sono degli abusi.
Al numero 12 si ribadisce inoltre:

"Tutti i fedeli, invece, godono del diritto di avere una liturgia vera e in particolar modo una
celebrazione della santa Messa che sia cosi come la Chiesa ha voluto e stabilito, come

prescritto nei libri liturgici e dalle altre leggi e norme".



Non vi & spazio per la libera interpretazione o per la sensibilita personale, in quantotutto
deve essere incanalato dentro lo /us e quindi cio che da a Dio cid che é giusto ecosi

facendo santifica 'uomo.
2. |l secondo problema potremmo definirlo POSITIVISMO GIURIDICO.

Ne abbiamo gia accennato. Si tratta di dare leggi in ambito liturgico che perd non sono
basate sulla verita dello /us e non esprimono correttamente questa relazione tra Dio e
I'uomo nel culto. Di fatto sono leggi che si sganciano dalla fattiva tradizione liturgica

della Chiesa, che di questo /us é stata custode.

Ci sono state, purtroppo, delle norme che si sono sganciate dalla tradizione liturgica e
non hanno piu rispettato lo lus divinum.

L'esempio piu diffuso e piu grave e I'imposizione della Comunione sulla mano.
Sempre e da sempre la Chiesa insegna che le Sacre Specie devono essere toccate da
mani consacrate attraverso 'ordinazione. Questo € un punto indiscusso, tanto e vero
che quando venne introdotta la Comunione sulla mano in certi Paesi, la Santa Sede
combatté giustamente questa pratica come un abuso. L'indulto del 1969 giunse come
un tentativo di andare incontro a questi fedeli, per evitare il peggio; ma Paolo VI non ha
mai avuto l'intenzione di sdoganare questa pratica in tutta la Chiesa. Tant'é vero che é
testimoniato che lo stesso Pontefice manifesto la propria volonta di tornare indietro,

trovando perd ormai numerose opposizioni.

Questo & un chiaro esempio; la norma della Chiesa e che la Comunione si prenda
sulla lingua ed in ginocchio e, nonostante questa modalita sia ostacolata quasi ovunque,
guesta rimane la norma che la Chiesa stabilisce per garantire il corretto rispetto della
liturgia. La Comunione sulla mano invece non € una norma, ma € un indulto, nonostante

esso sia ormai applicato a livello universale e, in molti, luoghi, come obbligatorio.

Ritengo che anche Traditionis Custodes - ovvero la lettera apostolica del Sommo
Pontefice sull'uso della liturgia romana anteriore alla riforma del 1970 - rientri in questa
categoria,. in quanto, pur essendo una norma emanata da una autorita legittima,
tuttavia non rispetta lo /us, perché di fatto priva i fedeli di poter venerare Dio in una

modalita che la Chiesa ha sempre custodito e promosso.



