LA NUOVA

BUSSOLA(?)QuOTIDI

Direttore Riccardo Cascioli

Il caso africano spiega il caos di una Chiesa

sinodale

IRl HAVEE 28 10_2024

Michael
Haynes

Sebbene sia in corso da tre anni, molti cattolici non hanno ancora chiaro cosa significhi

effettivamente un Sinodo sulla sinodalita e come sara la sinodalita quando sara

introdotta come una nuova normalita nella Chiesa, come il Sinodo appena concluso


https://www.brujulacotidiana.com/it/editoriali
/it/michael-haynes
/it/michael-haynes

suggerisce. La vita sinodale, I'autorita sinodale e la discussione sinodale appaiono come

concetti nebulosi, con molte chiacchiere ma poche informazioni.

C'é pero forse un esempio di come sara la Chiesa nella versione sinodale. Dopo
la prima sessione del Sinodo sulla sinodalita in Vaticano (ottobre 2023), I'intera Chiesa &
stata colta di sorpresa quando il cardinale Victor Manuel Fernandez ha pubblicato nel
dicembre successivo la dichiarazione Fiducia Supplicans. Consentendo la benedizione
delle coppie dello stesso sesso, il documento ha scatenato un forte dibattito e

polemiche in tutta la Chiesa.

Alcuni, come il cardinale Robert Sarah, hanno sostenuto che si tratta di una
contraddizione della fede e del Vangelo. Altri, come padre James Martin SJ, lo hanno
accolto con entusiasmo e lo stesso padre Martin ha impartito la benedizione a una
coppia dello stesso sesso nel giro di poche ore. Altri ancora, invece, hanno
tranquillamente brontolato sul fatto che il documento ha sostanzialmente aggirato
l'intero Sinodo, con alti prelati a Roma che, pur favorevoli al testo, si sono persino detti

sconcertati per il modo in cui é stato emanato.

Sebbene Fiducia Supplicans e il Sinodo sulla sinodalita siano formalmente
separati, la risposta al primo serve a evidenziare come potrebbe essere la realizzazione
del secondo. Il continente africano & un caso di studio perfetto, in cui sono apparsi sia il
rifiuto deciso sia I'accettazione di Fiducia Supplicans, ed entrambi hanno ricevuto

I'approvazione papale.



In 11 gennaio 2024, il cardinale Fridolin Ambongo - presidente
delle Conferenze episcopali dell'Africa e del Madagascar (SECAM) - ha annunciato che
Fiducia Supplicans non sarebbe stata applicata in tutto il continente.

«Noi, vescovi africani, non riteniamo opportuno che I'Africa benedica le unioni
omosessuali o le coppie dello stesso sesso perché, nel nostro contesto, cio causerebbe
confusione e sarebbe in diretta contraddizione con I'ethos culturale delle comunita

africane», si legge nella lettera.

Ambongo, stretto consigliere di Papa Francesco, ha insistito sul fatto che i vescovi
africani «riaffermano con forza la loro comunione» con il Papa, anche se non attueranno
le benedizioni da lui autorizzate. Se i vescovi africani offrissero la benedizione a coppie
dello stesso sesso sarebbe «molto poco credibile sostenere che persone dello stesso
sesso che vivono in un'unione stabile non rivendicano la legittimita del proprio status»,
ha scritto. Invece, la lettera di Ambongo notava che i vescovi - attingendo a piene mani

dalle Scritture - «insistono sulla chiamata alla conversione di tutti».

Ma pochi giorni dopo, il cardinale Cristébal Léopez Romero, nel nord dell'Africa,
che la conferenza episcopale da lui guidata nella regione avrebbe attuato
Fiducia Supplicans. Romero - presidente della Conferenza episcopale regionale del Nord
Africa (CERNA) - ha scritto che «quando le persone in situazione irregolare vengono per
chiedere una benedizione, possiamo darla a condizione che non crei confusione per gli

interessati stessi o per gli altri».

La decisione di Romero é stata pubblicata il 15 gennaio ed ¢ apparsa all'epoca
come una diretta confutazione della dichiarazione continentale di Ambongo. E questo
pur tenendo conto che la diocesi di Ambongo, Kinshasa, ospita circa 7 milioni di cattolici,
mentre il distretto di Romero € molto piu scarsamente popolato di membri della Chiesa

(poco piu di 20mila battezzati).

In seguito & che la lettera di Ambongo dell'11 gennaio ¢ stata scritta con il
contributo diretto, riga per riga, di Papa Francesco e del cardinale Fernandez.
Preoccupato da Fiducia Supplicans, Ambongo aveva chiesto un incontro con il Pontefice e
aveva ricevuto l'approvazione personale di Francesco sulla lettera con cui respingeva
Fiducia Supplicans in Africa. Romero dal canto suo stava gia agendo in linea con i desideri

del Papa, attuando il documento che Francesco aveva promulgato.

Romero ha tenuto a sminuire la frattura formale tra lui e Ambongo, ma le due

risposte a Fiducia Supplicans restano comunque in contraddizione tra loro. «Non


https://www.lifesitenews.com/wp-content/uploads/2024/01/MessagePresidentSECAMEnglish.pdf
https://dioceserabat.org/fr/communique-final-cerna-rabat24/
https://lesalonbeige.fr/le-cardinal-ambongo-a-propos-de-fiducia-supplicans-vous-detruisez-la-famille-vous-detruisez-la-societe/

abbiamo emesso il nostro comunicato in opposizione a nessuno o per prendere le
distanze da altri eventi», ha risposto via mail a una mia richiesta.

Lui, e successivamente il segretario generale del CERNA, p. Michel Guillaud, hanno
aggiunto che Ambongo ha anticipato la risposta del CERNA. Secondo Romero, Ambongo
aveva chiesto ai vescovi africani di inviargli le loro considerazioni su Fiducia Supplicans
entro il 15 gennaio. Poiché il CERNA di Romero ha tenuto la sua assemblea dall'11 al 15
gennaio, questo - ha detto Guillaud - avrebbe permesso al CERNA di avere il tempo di
presentare la sua decisione ad Ambongo. «Avremmo voluto che il nostro punto di vista
fosse preso in considerazione dal SECAM, ma la dichiarazione del Simposio € uscita I'11
gennaio, purtroppo prima della nostra riunione e prima della scadenza che ci era stata
data per far conoscere il nostro punto di vista (l'inizio della seconda meta di gennaio)»,

mi ha dichiarato Romero.

Il presidente del CERNA ha continuato commentando che se Papa Francesco «ha
avuto la disponibilita e la flessibilita di permettere che un punto concreto della sua
disposizione non fosse messo in pratica in un territorio concreto come |'Africa», allora
Ambongo e le conferenze episcopali africane «avranno la flessibilita di permettere, a

quei vescovi che lo ritengono opportuno, di non proibire cid che il Papa ha permesso”.

Commentando brevemente la questione durante I'attuale assemblea sinodale,
mons. Romero ha detto che non c'era alcuna animosita tra lui e Ambongo. La Chiesa e i
suoi membri «attraversano diversi momenti in cui dobbiamo scusarci I'un altro”, ha
detto alla stampa. Romero ha dichiarato che «il cardinale Ambongo si & scusato con me
per non essersi consultato e io con lui». Si tratta, ha detto, «di avanzare e di andare

indietro, e questo - in riferimento a una Chiesa sinodale - ci rendera molto piu umili».

E dunque questa un'anticipazione della sinodalita in azione? La costante enfasi su
“ascolto e il dialogo” portera alla fine a una Chiesa in cui una pratica € considerata lecita

in una diocesi o regione, e illecita in quella vicina?

Le posizioni di Ambongo e Romero si contraddicono, I'una proibendo e I'altra
permettendo una certa pratica. Ma nella Chiesa sinodale, come ha sottolineato lo stesso
Romero, le posizioni possono cambiare direzione ed essere contemporaneamente

accettate.

Una Chiesa sinodale di “ascolto e dialogo” si trasforma cosi in “ascolto, dialogo e
contraddizioni coesistenti”, e se questo si diffonde in ogni diocesi, presto la Chiesa
cattolica diventera ancora piu simile a un modo di essere tipico delle confessioni

protestanti. Una diocesi potrebbe consentire la pratica delle donne diacono adducendo



una necessita specifica, mentre un'altra le condannera fermamente in quanto contraria
all'insegnamento della Chiesa. Ma due pratiche e insegnamenti contraddittori non

possono essere in accordo con la Verita immutabile della Chiesa.

In una Chiesa sinodale di questo tipo non ci sara piu un insegnamento e una pratica
unificati, radicati nel Vangelo e immutabili in tutto il mondo, ma ogni Chiesa potrebbe
iniziare a presentare una comprensione e una pratica della Fede diverse.

Se una Chiesa sinodale significa permettere la coesistenza reciproca di divisioni, allora la
centralita del radicamento della Fede cattolica nell'insegnamento unitario e preciso di
Cristo diventa dubbia. L'«una, santa, cattolica e apostolica» rischia di diventare «divisa,

contraddittoria e confusan.



