
società

Il Bianco Valentino, vetrina di un mondo che non

vive la morte

ATTUALITà 23_01_2026

Stefano 

Chiappalone

È elegantissima, e non poteva essere diversamente visto il defunto, ma per essere una

camera ardente si direbbe che “arde” poco, anzi appare piuttosto glaciale. Per due giorni

la bara con le spoglie mortali di Valentino Garavani, scomparso a Roma lunedì 19

gennaio all’età di 93 anni, ha ricevuto l’omaggio del pubblico immersa nel total white di

https://www.brujulacotidiana.com/it/attualita
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/stefano-chiappalone
/it/stefano-chiappalone
/it/stefano-chiappalone


PM23, lo spazio espositivo della Fondazione intitolata a Garavani e a Giancarlo

Giammetti. «È una classica camera ardente, sarebbe stato ridicolo farla rossa», ha

dichiarato quest’ultimo (che con lo stilista condivise la moda e per vari anni anche la

vita). Di sicuro una camera ardente in “Rosso Valentino” sarebbe stata eccessiva, ma

anche questa, per altri versi, stona con la drammaticità della morte.

Quel postumo “Bianco Valentino”, lo si volesse o meno, simboleggia 

l’atteggiamento della contemporaneità di fronte all'ineluttabile dipartita. È, sì,

«una classica camera ardente», ma forse più nel senso di esemplare, paradigmatica. Di

per sé  sarebbe poco comune un siffatto allestimento funebre in total white, anzi è fuori

dal comune (se non forse in quale sala del commiato), eppure – al di là delle intenzioni

del defunto e di chi lo piange –  è epifania visiva del comune sentire, del modo in cui la

morte viene vissuta, ma più spesso non vissuta. Bianchi i fiori, bianche le sedie, bianco il

cavalletto con su la foto dello stilista, bianchissime le pareti di quello spazio che si

trasfigura in un non-spazio, tanto quel bianco sembra volerne riempire le arcate e

livellare i volumi. Il defunto avrà esequie cattoliche, ma qui non si vede nemmeno una

croce, o forse è mimetizzata anch’essa.

Se un tempo si diceva: “pallido come la morte”, qui non c’è pallore né candore. Non

è nemmeno assimilabile al bianco del lutto di alcune culture orientali. A prevalere è

piuttosto l’asettico, come a voler sommergere e igienizzare la morte che, tuttavia,

incurante di tanta eleganza prosegue la sua opera di disfacimento sul corpo che giace in

attesa della sepoltura. In breve, l’immagine è di impatto (oltre che di stile) ma non è che

una naturale “vetrina” della contemporaneità che il decesso deve in qualche modo

mascherarlo e renderlo “inoffensivo” se non può più rimuoverlo. In altre parole è una 

summa delle tendenze della società odierna quando si trova alle prese con l’escatologia.

Quel bianco così neutro riassume in sé tutte le sfumature del nuovo 

“apparecchio alla morte”: dal carro funebre con la croce sempre più stilizzata da

scambiarla per un logo a quell’aldilà che, dimenticati i novissimi e la risurrezione della

carne, si fa sempre più vago e indistinto. Indistinto come quell’“ovunque tu sia” di certe

espressioni di lutto in cui il caro estinto sembra disperso in mare più che vivere

nell’eternità. Come quelle esequie in cui i suffragi vengono travolti dal profluvio di parole

su quanto era bravo il defunto, così che persino certi funerali religiosi finiscono per

somigliare a cerimonie laiche. Rimossa la croce, restano solo la foto e il ricordo

destinato a sbiadire con essa e il massimo della consolazione è il classico “la vita deve

andare avanti”. Rimossa la morte, si perde anche la risurrezione e con essa l’unica



concreta speranza quando si guarda al destino di ogni uomo.

Il pensiero corre a quel mondo di forti passioni e violenti contrasti descritto da

Johan Huizinga nel suo Autunno del Medioevo, in cui «tutti gli eventi della vita avevano

forme ben più marcate che non abbiano ora»  e «i grandi avvenimenti: la nascita, il

matrimonio, la morte, partecipavano, per mezzo del sacramento, allo splendore del

mistero divino; ma anche i casi meno importanti, un viaggio, un lavoro, una visita, erano

tutti accompagnati da mille benedizioni, cerimonie, formule, usi».

In quei secoli lontani quel dramma non lo si aggirava, addirittura lo si dipingeva

, se ne facevano capolavori, come Danze macabre e Trionfi della morte tra i quali però

albergava la consapevolezza che «l’ultimo nemico a essere annientato sarà la morte»

(1Cor 15,26) e lo sguardo si levava al di sopra, al Giudizio e al Giudice giusto, «Iuste judex

», invocato nel Dies irae di Tommaso da Celano, la sequenza che fino a qualche decennio

fa si levava in tutte le esequie e le Messe da requiem. Quei versi non temono di mostrare

insieme la giustizia e la misericordia, nel «Rex tremendae maiestatis» che al tempo stesso

è «fons pietatis». Nel bene e nel male, nelle gioie e nel lutto in quel mondo a “tinte forti”

vigevano una schiettezza e a tratti una crudezza che oggi ci urterebbero. Ma leggendo le

pagine di Huizinga e poi guardando all’oggi pare che insieme alla morte si sia fatta un

po’ asettica anche la vita.


