
Image not found or type unknown

FILOSOFIA

Il bene comune non può esistere senza verità

CULTURA 24_07_2017

https://www.brujulacotidiana.com/it/cultura


 

Image not found or type unknown

Che cos’è il bene comune? Uno Stato democratico deve essere eticamente neutrale?

Qual è il fondamento   dei diritti della persona? Come si risolvono i contrasti tra diritti

configgenti? Sono solo alcune delle stimolanti domande che Giacomo Samek Lodovici 

(Docente di Storia delle dottrine morali e di Filosofia della storia all’Università Cattolica)

affronta in questo studio intitolato La socialità del bene. Riflessioni di etica fondamentale e 

politica su bene comune, diritti umani e virtù civili, ETS 2017, pp. 340, € 22,00.

Nel primo capitolo si affrontano alcune obiezioni preliminari che possono essere

avanzate nei confronti della possibilità di un discorso veritativo intorno a queste

tematiche. L’autore dimostra che, a differenza di quanto  affermano i sostenitori del

relativismo radicale, i valori di pluralismo, dialogo e democrazia hanno un fondamento

razionale più stabile e duraturo se sono fondati su di un discorso  veritativo.

Emblematica è l’interessante disamina sul tema della tolleranza; dopo aver criticato

quattro ambigue accezioni di questo termine, viene  proposta e difesa una definizione



positiva di tolleranza, come rispetto necessario della dignità della persona, che non solo

non è in contrasto con un’ottica veritativa e con una retta concezione della democrazia

ma che anzi la difende e la rafforza.

Il tema della dignità umana è il filo conduttore della riflessione del capitolo

successivo sul tema del bene comune. Rifacendosi alla definizione kantiana di dignità

come valore incommensurabile  proprio di tutto ciò che  non ha un prezzo perché non

ha un equivalente, l’autore esamina quattro diverse possibili concezioni di bene comune

mettendo in luce come solo una prospettiva personalista sia pienamente compatibile

con la tutela della dignità dell’uomo.  In particolare,  l’autore evidenzia come una

concezione liberale sensibile al tema della dignità dell’uomo non possa essere fondata

sull’individualismo assoluto libertario ma richiede un’antropologia relazionale e

personalista di impronta classica.

Con la difesa della possibilità naturale dell’altruismo si apre la riflessione  sulla

concezione personalista del bene comune, che l’autore sviluppa nel terzo capitolo. Il

personalismo presuppone e tutela un’antropologia relazionale che è caratteristica della

persona umana. Ciascun uomo, infatti, sin dalla nascita e per tutto il corso della sua

esistenza, si trova in una relazione di strutturale dipendenza (psicologica, materiale,

morale) dagli altri. E il vivere con gli altri non rappresenta soltanto un mezzo per

realizzare le aspirazioni individuali (spesso irriducibili e magari conflittuali) di ciascuno,

ma è esso stesso un fine in sé, un valore intrinseco che lo Stato deve assicurare e

tutelare. Il bene comune non è (come afferma il liberalismo) la mera somma di beni

individuali (a volte confliggenti), ma è un bene di tutti e di ciascuno, è parte essenziale

del bene del singolo (potremmo dire: della sua stessa realizzazione e felicità individuale).

Questa prospettiva importa un arricchimento ed un ampliamento di alcuni

presupposti della  teoria politica del liberalismo classico.

In primo luogo la concezione della libertà individuale, che non soltanto “finisce

dove inizia quella dell’altro” ma anche ha bisogno della libertà dell’altro per realizzare

pienamente il suo fine ultimo (la vita buona). Ancora, occorre ripensare la teoria della

neutralità etica dello Stato, che non può essere intesa in senso assoluto (poiché uno

Stato assolutamente neutro dal punto di vista etico dovrebbe tollerare qualsiasi

concezione etica abbracciata dai cittadini, anche quella che nega valore alle libertà

altrui), ma deve essere intesa in un senso sostantivo e valoriale, che riconosca la

necessità di promuovere e difendere la libertà di fioritura di ciascuno.

L’autore affronta poi un tema di stretta attualità anche politica: la relazione tra



bene comune e legge morale naturale, rettamente intesa.

La legge naturale non deve essere concepita nel senso fisico-biologico di “legge

della natura”, né come uno schema fisso di azione, predeterminabile a priori,  ma nella

sua accezione classica di insieme di principi razionali comuni a tutti gli uomini, che sono

per questo validi universalmente per tutti gli uomini. Intesa in questo modo la legge

morale naturale si rivela essere il fondamento necessario (per lo più implicito) per

l’affermazione dell’esistenza di diritti universali dell’uomo (ad es., affermare il diritto alla

proprietà significa ribadire il principio di morale naturale che vieta il furto e

l’appropriazione indebita di cose altrui), che sono inalienabili e antecedenti a qualsiasi

potere politico proprio perché fondati sulla natura dell’uomo.

Nel quarto capitolo l’autore propone una rivisitazione della teoria dei diritti 

umani alla luce della relazione strutturale esistente tra contenuto dei diritti, correlativi

doveri e bene comune. La nozione di diritto, infatti, non è una scatola vuota, a

disposizione del legislatore, ma ha un fondamento ontologico nella giustizia dei rapporti

tra i cittadini. In particolare il contenuto dei diritti umani fondamentali ha il suo

fondamento  nella promozione e nella difesa della dignità dell’uomo. Ad ogni

affermazione di diritti in favore di qualcuno corrisponde pertanto l’affermazione di

correlativi doveri in capo ad altri. Questo è il motivo per cui non ogni e qualsiasi

arbitraria  pretesa o desiderio individuale merita il titolo di “diritto” da promuovere e

tutelare.

Nell’ultimo capitolo l’autore mette in evidenza come qualunque discorso sul

fondamento e sul contenuto dei diritti rischi di essere sterile se non è accompagnato da

una presa di coscienza dell’importanza e della necessità della pratica delle virtù civili da

parte dei cittadini.  Le virtù sono infatti  il vero fondamento della giustizia nei rapporti

sociali e il presupposto necessario e ineliminabile perché i diritti dei cittadini  siano non

soltanto affermati  sulle carte costituzionali ma rispettati e promossi nella pratica.



Ora, la principale sorgente di virtù civili sono le ‘comunità umanizzatrici’, cioè

quelle in cui vige (in una misura consistente) la logica della gratuità e non (o non

principalmente) la logica del do ut des o dell’equilibrio delle forze. Tra queste comunità

svetta la famiglia, che è la prima società ed il fondamento cruciale della società politica e

Samek argomenta, dal punto di vista antropologico, etico ed economico, che questo

istituto non è un fatto privato bensì è una componente fondamentale e irrinunciabiledel

bene comune. Sarebbe dunque nell’interesse intrascendibile dello Stato, anche diquello

liberale, proteggere e promuovere la famiglia, invece che indebolirlacontinuamente.

Samek, offre un lavoro rigoroso e prezioso, padroneggiando un’impressionate mole

di letteratura (più di seicento testi o articoli citati, a cui si aggiungono quelli consultati),

rileggendo (e valutando) con sicurezza autori come Platone, Aristotele, Tommaso

(principale punto di riferimento dell’autore), Locke, Rousseau, Kant, Hegel, Marx,

Nietzsche, Rawls, Böckenförde, Habermas e tanti altri.


