BUSSOLA(?)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

Ora di dottrina / 192 - 1l supplemento

Il beato Columba Marmion e la dottrina sulla

corredenzione

11_01_2026

Luisella

Scrosati

Il Novecento é stato il secolo in cui la dottrina della corredenzione di Maria Santissima &
giunta ad una compiuta maturazione, al punto che, in ambito teologico, essa veniva

generalmente qualificata come sententia certa (dottrina certa) o sententia fidei proxima,


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

ossia una dottrina pronta per essere definita dogma di fede. La naturalezza con cui il
cardinale e e san Massimiliano Kolbe (qui e qui) parlavano di

questa verita testimoniano questa convinzione comune. Ma non sono i soli.

C'é un altro grande testimone e precone di Maria Corredentrice: il beato d

om Columba Marmion (1858-1923), abate di Maredsous, e autore di una trilogia di
teologia spirituale che ha conosciuto una diffusione straordinaria: Cristo, vita dell'anima
(1917), Cristo nei suoi misteri (1919) e Cristo, ideale del monaco (1922), cui si aggiungera
molto piu tardi il libro Cristo, ideale del sacerdote (1951). Questi libri sono il frutto di
conferenze spirituali che I'abate di Maredsous teneva per monaci e monache, e che il
suo segretario personale, dom Raymond Thibaut, aveva raccolto e sistemato per la

pubblicazione.

Come si pud notare dai titoli, il punto di attrazione della meditazione di dom
Marmion e Cristo, i misteri della vita di Lui, centro di unita e unificazione della pieta,
della vita e della dottrina cristiana. Tutta la vita cristiana e riassumibile come un
processo di cristificazione: i misteri di Cristo, mediante la liturgia e i sacramenti,
continuano ad irradiare la loro luce purificante e deificante in tutto I'anno liturgico,
forgiando nell'animo del cristiano 'uomo nuovo, fatto a immagine e somiglianza del
Signore Gesu; Egli & principio vivificatore dell’'anima e suo ideale a cui 'uomo deve

tendere, con l'aiuto della grazia, mediante I'esercizio delle virtu cristiane.

Ora, & proprio in questa luce cristocentrica che il beato Marmion contempla anche
il mistero di Maria Corredentrice. Il principio strutturale della sua riflessione mariana ci
rimanda al fondamento del pensiero di san Massimiliano Kolbe, ossia la predestinazione
congiunta di Cristo e Maria Santissima: «Nei pensieri eterni, Maria fa parte dell'essenza
stessa del mistero di Cristo. Madre di Gesu, essa € la madre di colui nel quale troviamo
tutto. Secondo il disegno divino, la vita € data agli uomini da Cristo, Uomo-Dio, ma Cristo
e dato al mondo da Maria. Questo e 'ordine divino. E quest'ordine & immutabile» (
Cristo, vita dell'anima, 1944, pp. 473-474).


https://lanuovabq.it/it/addolorata-e-corredentrice-il-mistero-di-maria-spiegato-da-schuster
https://lanuovabq.it/it/san-massimiliano-kolbe-e-la-predestinazione-di-maria
https://lanuovabq.it/it/san-massimiliano-kolbe-e-la-predestinazione-di-maria-ii-parte

Dio ha decretato dall’eternita questa unione cosi intima di Maria a Cristo al
punto che ella € pensata e creata come «parte dell'essenza» del mistero del Verbo
incarnato. La divina maternita di Maria non é stato un evento momentaneo e concluso
della sua vita, ma & un’identita palpitante, essenziale della sua persona, che esprime
I'ordine immutabile ed eterno nel dare Cristo al mondo. Qui ¢ la radice della sua
mediazione unica e imprescindibile «xnon per derogare dalla potenza di mediazione del
suo Figlio, bensi per estenderla ed esaltarla», perché «Dio si compiace [...] nel

riconoscere il credito di coloro che sono uniti a Gesu, capo del corpo mistico» (/bi, p. 474).

E questa la logica fondamentale da comprendere per cogliere gli abissi del
mistero di Maria SS. senza il timore di derogare alla verita che Cristo € I'unico
Mediatore tra Dio e gli uomini e il loro unico Redentore. Questa unicita non e infatti
esclusiva di altre mediazioni e collaborazioni alla Redenzione, ma ne &€ come il
fondamento che le suscita, le sostiene, le porta a compimento. Dom Marmion vede
bene questa compiacenza di Dio nel comunicare e rendere partecipi le creature,
ciascuna secondo la misura data da Dio, alla sua opera e vede bene anche che questa
cooperazione non attenta all'unicita di Cristo, né sminuisce la sua opera, ma la dilata e la

magnifica.

Ed egli ben comprende ed esprime anche che la “misura” di Maria é al di sopra
di ogni altra e che ella & percid associata ai misteri di Cristo in modo unico e a titolo
speciale, soprattutto al mistero per eccellenza della sua Passione: «Ora, l'opera per
eccellenza di Gesu, il santo dei santi dei suoi misteri, & la sua passione; col suo sacrificio
sanguinoso sulla Croce egli restituisce agli uomini la loro dignita di figli di Dio. Gesu
Cristo ha voluto far entrare sua madre in questo mistero per un titolo speciale. Maria si
€ unita cosi completamente alla volonta del Figlio Redentore, che condivide veramente
con lui, pur serbando il suo grado di semplice creatura, la gloria di averci, in questo
momento, generati alla vita della grazia» (/bi, p. 468). Nell'«opera per eccellenza», Dio ha
voluto fare entrare sua Madre per la rigenerazione degli uomini alla grazia con «un titolo
speciale». E qual € questo titolo? Per il beato Columba Marmion non ci sono dubbi: « In
quell'ora benedetta, Maria & entrata talmente nei sentimenti di Gesu, che pu0 essere
chiamata Corredentrice. Come Gesu, in quel momento essa ha terminato con un atto di
amore, di generarci alla vita della grazia. Madre del nostro Capo, secondo il pensiero di
S. Agostino, per averlo concepito nelle sue viscere, essa é diventata, con I'anima, con la

volonta, con il cuore, Madre di tutti membri di questo capo divino» (/bi, p. 468).

Il testo mostra chiaramente che il titolo di Corredentrice esprime la singolare

partecipazione di Maria alla Passione di Cristo mediante I'adesione di tutto il



proprio essere alla volonta di immolazione e redenzione del Figlio, adesione che diviene
generatrice di vita per le membra del Corpo mistico. Si puo cosi cogliere che la maternita
spirituale di Maria 00 se con questa espressione non vogliamo intendere qualcosa di
puramente simbolico 00 diviene autentica e feconda in virtu della sua corredenzione;
parlare di maternita spirituale della Madonna, escludendo la sua corredenzione, ha la

stessa assurdita di affermare I'effetto, negando la causa.

La stessa idea viene ribadita nell'opera piu matura del beato Columba: «Per
questa unione morale e interamente subordinata all'unico Mediatore, Maria fu
corredentrice; cosi ci ha generati alla vita soprannaturale, diventando veramente nostra
Madre» (Cristo, ideale del sacerdote, 1959, p. 367).

L'unione morale di Maria al sacrificio del Figlio si radica in realta fin dal suo
consenso all'lncarnazione. Nell'adesione a divenire Madre del Verbo, ella sapeva che
quella Incarnazione era l'inizio del piano di Redenzione, che sarebbe culminato sul
Calvario. Dom Marmion correttamente mette in evidenza che, «dando il suo consenso
alle divine proposte dell'Incarnazione, essa ha accettato di entrare, ad un titolo unico,
nel piano della Redenzione. Essa ha accettato, non soltanto di essere la madre di Gesu,
ma di associarsi a tutta la sua missione di Redentore. Ad ognuno dei misteri di Gesu,
essa ha dovuto rinnovare questo Fiat pieno di amore, fino al momento in cui ha potuto
dire, dopo avere offerto sul Calvario per la salvezza del mondo questo Gesu, questo
Figlio, questo corpo che essa aveva formato, questo sangue che era il suo: “Tutto e

consumato”» (Cristo, vita dell'anima, pp. 476-477).

Il fiat del Calvario diviene il compimento del fiat dato al momento
dell’Annunciazione, mostrando cosi come il titolo di Madre di Dio, in forza del
consenso dato da Maria all'lncarnazione redentrice, racchiude in sé quello di
Corredentrice. Lo straordinario acume di Dom Marmion e di grande aiuto a sciogliere le
ancora presenti resistenze a riconoscere Maria come Corredentrice; il beato ci viene in
aiuto, mostrandoci due grandi verita: 1. che Cristo sia I'unico Redentore e Mediatore e
condizione fondante (e non esclusiva!) della corredenzione di Maria; 2. che Maria sia
vera madre degli uomini comporta che ella ci abbia generati con una partecipazione

prossima, attiva e immediata alla Redenzione di Cristo.



