LA NUOVA

BUSSOLA@QUOTlDlw

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 154 - La trascrizione

Il battesimo del Signore - Il testo del video

Luisella

Scrosati


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

Riprendiamo con i nostri incontri sui misteri della vita di Cristo, misteri che sanTommaso
commenta nella Ill parte della Summa Theologice. Questi commenti lipresentiamo
allinterno del nostro percorso di commento del Credo, del Simbolo dellafede. Nel
Simbolo si presenta non solo il “credo” nella persona del Signore, ma anche neimisteri

del Verbo incarnato.

Oggi vediamo il mistero del battesimo del Signore nel fiume Giordano, che
Tommaso affronta nella queestio 39. Prima di vedere alcuni articoli di questa questione,
e bene fare un passo indietro, focalizzandoci molto rapidamente sui primi due articoli
della qucestio 38, nella quale san Tommaso cerca di capire il senso del battesimo di
Giovanni. Poiché il Signore e stato battezzato da Giovanni, la questione previa é: che
senso ha il battesimo di Giovanni? Era conveniente che Giovanni battezzasse e in quel
modo? Ricordiamo sempre la densita di questo termine, “convenienza”, cioé si tratta
della ricerca della sapienza divina, dietro alcune scelte, chiaramente non necessarie: Dio

non e necessitato da qualche cosa, ma quando agisce, lo fa con sapienza.

Dunque, nell’art. 1 ci si chiede se fosse conveniente che Giovanni battezzasse. Si
danno una serie di ragioni, ma a me interessa soprattutto la quarta: il battesimo di
Giovanni aveva il senso di preparare il popolo di Israele al riconoscimento del Signore
attraverso un battesimo di penitenza. Perché, come san Tommaso spiega negli articoli
successivi, che vi riassumo, il battesimo di Giovanni € un battesimo chiaramente voluto,
ispirato da Dio, ma non & un battesimo-sacramento, cioé non conferisce la grazia. Allora

che senso ha?

Tommaso, in questo art. 1, scrive: «<San Beda dice che “quanto & salutare per i
catecumeni non ancora battezzati la dottrina della fede, tanto giovo il battesimo di
Giovanni prima di quello di Cristo. Poiché, come quegli predicava la penitenza, prediceva
il battesimo di Cristo, e attirava alla conoscenza della verita apparsa nel mondo; cosi i
ministri della Chiesa, prima insegnano, poi redarguiscono per i peccati e infine
promettono il perdono col battesimo di Cristo”» (lll, g. 38, a. 1). Qui ci sono i tre sensi del
battesimo di Giovanni: la predicazione della penitenza, della conversione, il predire il
battesimo di Cristo e la conoscenza della verita venuta nel mondo. In pratica, il
battesimo di Giovanni continua ad avere, anche nell'economia neotestamentaria, cioe
anche dopo che il battesimo sacramentale vero e proprio e entrato nella vita della

Chiesa, un valore; ed ¢ il valore che noi ritroviamo nel catecumenato.

Questo & importante ribadirlo perché oggi c'é tanta confusione. Si ¢ tanto

dibattuto se persone che vivono in peccato manifesto, pensiamo alla questione delle



persone transgender, che dunque hanno voluto cambiare la propria identita sessuale,
possano essere battezzate o no. E con un certo “misericordismo” si & detto: “si, certo”; in
realta non e cosi, nel senso che il battesimo dell'adulto richiede una preparazione di

catecumenato.

Il catecumenato deve avere tre componenti fondamentali: 1) la penitenza, quindi
la conversione, il rifiuto del peccato e percio di ogni atto compiuto contro la legge di Dio;
2) l'insegnamento della verita apparsa nel mondo: c'é una verita e il confronto va fatto
con questa verita, non con un proprio soggettivo sentire; 3) 'annuncio, l'introduzione al
battesimo vero e proprio, cioe una catechesi della vita nuova data con il battesimo e

quindi anche delle sue esigenze.

Dunque, vedete il senso del battesimo di Giovanni, perché in fondo il battesimo di
Giovanni, la figura stessa di san Giovanni Battista & straordinariamente presente nella
Chiesa; non é cessata perché e venuto il Signore Gesu, c'@ sempre questa preparazione
fondamentale, questo annuncio che deve essere dato, questo richiamo forte alla

conversione, al cambiamento della vita.

Fatta questa doverosa premessa, vediamo piu da vicino il battesimo del Signore
Gesu. E anche qui c'e la convenienza di tutta una serie di elementi, anzitutto del
battesimo stesso. Era conveniente che il Signore Gesu si facesse battezzare? E si facesse
battezzare da Giovanni? Che senso ha il battesimo? Ancora, era conveniente che questo
battesimo avvenisse nell'eta della maturita del Signore, a trent'anni? Era conveniente
che fosse nel Giordano, che si aprissero i cieli, che lo Spirito Santo discendesse sotto
forma di colomba e si udisse la voce del Padre? Vedete che qui € proprio una ricerca
della ragione, cioe della sapienza divina, che non a caso ha predisposto tutti questi
elementi. Vedete ancora una volta 'importanza e la bellezza dell'intelligenza della fede.
La fede ci e data e viene accolta prima ancora che noi ne possiamo comprendere la
bellezza, che non finira mai. E tuttavia questa accoglienza non frena la ricerca umile,
appassionata, perseverante, costante della ragione delluomo: invece, la mette in moto,
la sostiene, la stimola, perché 'uomo € una creatura ragionevole e quindi & giusto, &
sano che cerchi le ragioni e sia poi capace di rendere ragione. Questo non nel senso
razionalistico, cioé di chiudere la fede nei limiti angusti della ragione, semmai nel senso

contrario, cioé di aprire la ragione alla misura delle verita soprannaturali.

Dunque, vediamo il primo punto trattato all'art. 1 della queestio 39, cioe se Cristo
dovesse essere battezzato. Ora, si potrebbe pensare di no: perché un battesimo di
penitenza, di conversione, se Cristo non aveva assolutamente bisogno di penitenza e di

conversione? Ancora, perché un battesimo che in fondo appartiene all'antica legge, non



alla nuova, che Cristo @ venuto a instaurare?

San Tommaso da tre fondamentali motivi di convenienza. Per il primo motivo san
Tommaso attinge al commento di santAmbrogio al Vangelo di Luca e dice: «“Il Signore
fu battezzato non per essere purificato ma per purificare le acque, affinché queste,
purificate dal corpo di Cristo che non conobbe peccato, acquistassero la virtu richiesta
dal battesimo”, e cosi rimanessero “consacrate per coloro che sarebbero stati battezzati
in seguito”, secondo l'espressione del Crisostomo» (lll, g. 39, a. 1). Dunque, primo
significato: questo battesimo indica non una purificazione del Signore, ma una
purificazione - da parte del Signore - delle acque, che dunque divengono la materia
propria, santificata del battesimo. Ecco perché la Chiesa continua a benedire le acque
del fonte battesimale; ordinariamente il battesimo non si fa in acque non benedette;
dico “ordinariamente”, perché ¢ chiaro che in caso di assoluta e urgente necessita, come
nel caso di una persona morente, quando non c'e un sacerdote, si puo battezzare
tranquillamente con l'acqua non benedetta, perché l'acqua ¢ il segno proprio (materia)
del battesimo. E tuttavia, proprio per collegarsi a questa santificazione delle acque

operata da Cristo, la Chiesa santifica le acque del fonte battesimale.

Seconda ragione. Qui san Tommaso cita san Gregorio Nazianzeno: «Cristo si fece
battezzare per immergere nell'acqua tutto il vecchio Adamo» (ibidem). Ciog, e vero che il
Signore non aveva alcun peccato e neanche il fomite del peccato e dunque non aveva
bisogno di purificarsi in nessun modo. E tuttavia aveva assunto una vera natura umana,
che era la stessa di Adamo. E questa natura umana assunta viene immersa, a indicare
che non apparteniamo piu al vecchio Adamo, al primo Adamo, ma apparteniamo al
nuovo Adamo, a Cristo. E dunque con il battesimo viene sepolta, immersa in
quest’acqua purificatrice la natura che viene dal vecchio Adamo: viene immersa per
risorgere, € una natura che viene trasfigurata dalla grazia, perché la natura umana e

assunta dal Signore stesso.

Terzo motivo di convenienza. Qui san Tommaso cita sant’Agostino: «Perché volle
fare cio che aveva comandato a tutti gli altri» (ibidem). Cioe, il Signore compie in Sé,
nonostante non dovesse farlo, quello che poi gli altri dovranno compiere, sapendo di

avere necessita di ricevere il battesimo, per la salvezza.

Dunque, vedete le ragioni per cui il Signore riceve il battesimo e, in particolare,
quello di Giovanni. Faccio notare che san Tommaso qui, in fondo, non fa altro che
collegare tra loro il pensiero dei Padri. Solo in questo articolo vengono citati
rispettivamente: santAmbrogio, san Giovanni Crisostomo (piu volte), san Gregorio

Nazianzeno, sant’Agostino e di nuovo Ambrogio. E una brevissima spiegazione, una



ventina di righe: una grande collezione - non di centoni buttati li a caso - che indica il
fatto che san Tommaso prende dai Padri, non se ne distanzia, accusa che spesso ricorre
quando si dice che la Scolastica, e in particolare Tommaso, ha “tagliato” la teologia

patristica: no, € esattamente il contrario.

Nell'art. 3 si parla dell'eta: era conveniente che il Signore fosse battezzato all'eta di
trent'anni? Qual e la grande obiezione? Abbiamo detto che la terza motivazione del
battesimo era I'esemplarita, cioé che il Signore ha fatto quello che altri, poi, avrebbero
dovuto fare per necessita. Perché non si e fatto battezzare da bambino, visto che la
Chiesa esorta a battezzare i bambini fin da piccoli, pochi giorni dopo la loro nascita? La
ragione sta nel fatto che chiaramente c'e una differenza: & vero che il battesimo del
Signore € esemplare, ha una sua esemplarita, ma € anche vero che permane una
diversita essenziale tra il Signore e noi. E qual € questa diversita? Lo abbiamo gia detto: il
Signore non aveva bisogno del battesimo per una purificazione dei peccati e neanche di
un battesimo di penitenza; invece noi si. Ed ecco perché il Signore poteva
tranquillamente attendere I'eta adulta per il suo battesimo, mentre noi non possiamo,
almeno non per scelta (se poi '@ una conversione da adulti & un altro discorso). Noi non
siamo nella condizione di salvati e di senza peccato; e I'unico mezzo che Dio ha disposto
per la remissione della colpa originale & il battesimo, non ce n'é un altro. Dunque, qui c'e
tutta I'importanza di battezzare i bambini fin da piccoli, per non esporli al rischio della
mancata remissione della colpa originale e dunque che non gli vengano aperte le porte
del Cielo. Questo e importante ricordarlo in un tempo come il nostro, in cui sembra che

ci si salvi solo per il fatto di esistere. Non & cosl, bisogna stare molto attenti.

San Tommaso ci da anche un altro senso, iniziando a svelarci qualcosa che vedremo
poi, soprattutto a partire dall'art. 4, ma che qui é gia chiaro: un inserimento in un
contesto di comprensione cristologica delle Scritture e in particolare nel contesto della
lettura meditata, “masticata” delle Scritture, alla luce dei Padri e della /ectio divina, che
il contesto normale - attenzione - della vita religiosa: € un contesto che nasce in ambito
monastico, ma che si trasmette poi nella vita, in questo caso, dell'Ordine dei Frati
Predicatori, dei domenicani, a cui san Tommaso apparteneva. Tra l'altro san Tommaso
aveva conosciuto da vicino e frequentato il mondo benedettino prima del suo ingresso

nell’Ordine dei Predicatori.

Leggiamo un estratto dell’art. 3: «Era giusto che Cristo fosse battezzato all'eta di
trent'anni perché [qui san Tommaso fornisce la prima ragione] il suo battesimo
inaugurava il suo insegnamento e la sua predicazione, per cui si richiede l'eta perfetta,

qual & appunto quella dei trent'anni. Per questo nella Genesi si legge che “Giuseppe



aveva trent'anni” quando prese in mano le sorti dell’Egitto. E cosi pure di Davide si legge
che “aveva trent'anni quando comincio a regnare”. Ed Ezechiele comincio a profetare
“nell'anno trentesimo della sua eta”» (lll, g. 39, a. 3). Attenzione, perché qui c'é un
metodo di lettura e di approccio alle Sacre Scritture. Quando noi leggiamo che il Signore
viene battezzato all'eta di trent’anni e inizia il suo ministero all'eta di trent'anni, lo
prendiamo come un dato storico, che & gia molto: € un dato storico, chiaramente, ma
non solo. Non c'e nulla, nessun dettaglio nelle Scritture che sia insignificante, dettaglio

che pure corrisponde a una verita storica, effettiva.

E qui sono citati tre testi: il primo é Genesi 41,46; Giuseppe, il patriarca, figlio di
Giacobbe, «"aveva trent'anni” quando prese in mano le sorti dell’Egitto». Quindi, a
trent'anni, Giuseppe che cosa fa? Prende in mano il mondo dei pagani, prende in mano
il regno d’Egitto, uno dei piu potenti regni della terra. Il secondo testo e preso dal
Secondo libro di Samuele (5, 4): Davide, a trent'anni, prende in mano il regno di
Gerusalemme, che poi da li iniziera ad espandersi. Terzo riferimento: Ezechiele. Qui si
tratta di una citazione proprio del primo versetto del primo capitolo del libro del profeta
Ezechiele, che inizia la sua profezia all'eta di trent'anni. Quindi, questo particolare di
Gesu che aveva trent’'anni quando riceve il battesimo accende delle lampadine
nell'anima che si accosta alle Scritture, essendo abituata a leggerle perché ha letto la
Genesi, ha letto i due libri di Samuele, i due libri dei Re, ha letto Ezechiele, eccetera.
Questo dettaglio fa capire il senso di quello che avviene con il battesimo di Gesu e
immediatamente dopo il battesimo: il Signore, come un nuovo Giuseppe, prende in
mano le sorti dell’Egitto, prende in mano le sorti di un mondo paganizzato, che sta
andando alla deriva, non conoscendo piu la verita di Dio. Prende in mano il regno di
Gerusalemme e in generale il popolo di Israele. E prende in mano, con l'inizio del suo
ministero, le sorti del nuovo Israele: la Chiesa. E come un nuovo Ezechiele inizia a

profetizzare.

Dunque, questo dettaglio dei trent’anni é piu di un dettaglio, e c’¢ un mistero

dietro questa scelta dei trent'anni del Signore.

Nell'art. 4, questo approccio cristologico, nutrito dalla /ectio divina, lo si vede ancora
di pit. In esso san Tommaso si domanda se fosse conveniente che Cristo fosse
battezzato nel Giordano. Perché il Giordano e non altre acque della Terra Santa? Perché
non nel mare o presso una fonte o un pozzo, ad esempio il pozzo di Giacobbe? Nell'art.
4, san Tommaso richiama due testi fondamentali, uno lo lascia piu in sottofondo, l'altro
lo riporta un po’ piu alla luce. Il primo € il capitolo 3 del libro di Giosue: ricordate il

passaggio del Giordano quando Giosué fa entrare il popolo di Israele nella terra



promessa da Dio e attraversa un fiume, appunto il Giordano? E l'altro & il Secondo libro
dei Re, al cap. 2, dove abbiamo I'episodio di Elia che percuote il Giordano con il suo
mantello, apre in qualche modo il fiume, viene portato in cielo e il suo spirito scende su
Eliseo. Sono due episodi importantissimi. San Tommaso ci dice: «ll Giordano ¢ il fiume
attraverso il quale i figli d'Israele entrarono nella terra promessa» (lll, g. 39, a. 4). Ora, il
battesimo di Cristo ha una caratteristica nei confronti degli altri battesimi penitenziali,
cioe introduce nel regno di Dio simboleggiato dalla terra promessa. Da cui le parole
evangeliche: «Chi non nasce dall'acqua e dallo spirito, non puo entrare nel regno di Dio»
(Gv 3, 5). L'episodio di Elia ha lo stesso significato, perché il profeta «prima di essere
rapito in cielo su un carro di fuoco, divise le acque del Giordano; poiché a quelli che
passano attraverso le acque del battesimo, viene aperto lI'ingresso nel cielo mediante il

fuoco dello Spirito Santo» (ibidem).

Ricordiamo che questo non & un commentario alle Scritture: € una summa
teologica, dunque una presentazione dei grandi misteri della fede, in modo ordinato,
ragionato e anche conciso. Qui, € come se si venissero a concentrare delle grandi,
lunghe, profonde meditazioni su questi testi, che tra I'altro ritroviamo in Origene: sia il
riferimento a Giosué che quello al Secondo libro dei Re hanno un aggancio molto forte
in Origene con il battesimo del Signore. Quindi, vedete ancora una volta come san

Tommaso si colloca dentro il grande fiume dei Padri.

Qual é dunque il senso del Giordano? |l senso e che come Giosue, aprendo,
passando le acque del Giordano, fa entrare Israele nella terra promessa, cosi il Signore,
che non apre le acque del Giordano, ma al suo ingresso nelle acque i cieli stessi
divengono aperti, conduce non piu a un regno terreno ma a quel regno eterno che ci era
inaccessibile, da cui 'apertura dei cieli. Ancora, c'é un parallelo con I'episodio del profeta
Elia, il quale passa il Giordano e cosi viene portato in cielo in un turbine di fuoco. E dice
san Tommaso: coloro che valicano questo fiume nel battesimo vengono portati in cielo

con il fuoco dello Spirito.

Ancora, sulla scorta di Origene, potremmo dire che qui abbiamo I'accostamento Elia-
Eliseo e nuovo Elia-nuovo Eliseo. Ricordate che ¢ il Signore stesso a dire, parlando di
Giovanni Battista, «Elia & gia venuto» (Mt 17, 12), ciog, I'Elia che era atteso da Israele
come colui che avrebbe dovuto preparare la venuta del Messia. Una testimonianza
fondamentale, quella di Gesu, perché se Elia é gia venuto, allora il Messia e realmente
presente. Dunque, Giovanni, che & nel fiume del Giordano insieme a Cristo, & I'Elia che
doveva venire. Ma dopo questo episodio la sua luce inizia a discendere e sale quella del

nuovo Eliseo, che e Cristo. Vedete anche qui il senso cristologico di questo passaggio,



nel breve racconto del battesimo di Gesu nel Giordano.

Ancora, nell'art. 5 san Tommaso si domanda perché si aprono i cieli. Perché,
come negli episodi storici che abbiamo citato, non si aprono le acque? Vedete, dunque,
che c'é 'analogia e c'e la differenza, perché I'Antico Testamento adombra il primo; il
Nuovo Testamento compie '’Antico, ma lo supera: dunque, c'é@ un elemento di continuita

e uno di discontinuita.

Dunque, san Tommaso ci dice tre ragioni per cui era conveniente l'apertura del
cielo. «Primo, la virtu principale da cui il battesimo trae la sua efficacia, che &€ una virtu
celeste» (lll, . 39, a.5). Ciog, 'efficacia del battesimo sacramentale non e una virtu che
viene dalle acque, non & un battesimo di penitenza, ma & un battesimo che trae la virtu
dal cielo. Ecco perché si doveva aprire il cielo per capire da dove viene il battesimo della

Chiesa, il battesimo della Nuova Alleanza.

«Secondo, all’efficacia del battesimo concorre la fede della Chiesa e di chi viene
battezzato, percio i battezzati fanno la professione di fede, e il battesimo & chiamato “il
sacramento della fede”. Ora, con la fede noi contempliamo le realta celesti che superano
i sensi e la ragione umana» (ibidem). Dunque, non solo un’origine celeste, ma anche una
“destinazione”, il senso della vita del cristiano. Nel battesimo la professione di fede che
viene data non & un giuramento militare, ma € il senso della contemplazione a cui &
chiamato il cristiano. Cioe, come dice san Paolo: «cercate le cose di lassu», «aspirate alle

cose di lassu» (Col. 3, 1. 2).

Noi siamo chiamati a contemplare le realta celesti, come dice san Tommaso,
quindi c'@ una destinazione in qualche modo della nostra vita. E anche una destinazione
della vita in sé stessa perché, dice san Tommaso, ed ¢ la terza ragione, «col battesimo di
Cristo viene aperto a noi in maniera speciale I'ingresso al regno celeste»; quindi si tratta
di una contemplazione che poi punta a un vero e proprio ingresso nel regno celeste.
Dunque, nel battesimo del Signore, sul quale si fonda il battesimo nostro, dovevano
rendersi chiare l'origine del battesimo, la nostra chiamata a contemplare le realta del

cielo e ad entrare nel regno celeste. Questo ¢ il senso.

San Tommaso poi fa una precisazione importante: «Dopo il battesimo, pero, &
necessario che 'uomo preghi assiduamente per poter entrare in cielo» (ibidem). Non &
che, se siamo battezzati, siamo sicuramente salvi: no. Benché infatti col battesimo i
peccati vengano rimessi, resta tuttavia in noi il fomite del peccato,

, cioé di questa concupiscenza, di questa inclinazione al male che ci viene dalla ferita del

peccato originale. Quindi rimane il fomite del peccato che ci sollecita dall'interno; e


https://lanuovabq.it/it/tag/fomite-del-peccato

restano il mondo e i demoni che ci tentano dall'esterno. San Tommaso ci dice:
attenzione, i cieli aperti non indicano che siamo gia arrivati, indicano invece che siamo in
una situazione ancora di battaglia. Ecco perché, come dice, é necessario che I'uvomo preghi

assiduamente.

L'art. 6 e I'art. 8 indicano altre due convenienze e cio¢ la manifestazione dello
Spirito Santo nella forma della colomba e la voce del Padre dal cielo. Anche qui san
Tommaso ci dice che era opportuno, conveniente che ci fossero queste due
manifestazioni. Perché? Perché tutti quelli che si accostano al battesimo, sappiano che
non e acqua e basta, ma c'e la virtu dello Spirito Santo; e perché la forma del battesimo
sia nel nome di quella Trinita che gia si manifesta nel battesimo del Signore: il Figlio nel
Giordano, lo Spirito Santo sotto forma di colomba, il Padre nella voce dal cielo. Ecco
perché la Chiesa dice che la forma insostituibile, pena l'invalidita del sacramento, del

battesimo & che avvenga “nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo”.

Ancora, un'ultima precisazione. Nel passo del libro di Giosue che vi ho citato prima,
al cap. 3, c'@ un’altra indicazione importantissima che collega questi due testi: Dio dice a
Giosue che da oggi, da quel giorno lo avrebbe glorificato davanti al suo popolo: «Oggi
stesso comincero a glorificarti agli occhi di tutto Israele, perché sappiano che come sono
stato con Mose, cosi sard con te» (Gs 3, 7). Nel battesimo di Gesu noi udiamo la voce del
Padre che dice: «Questi e il Figlio mio prediletto» (Mt 3, 17). Abbiamo dunque la
glorificazione del Signore. Vedete il parallelo importantissimo tra questi due testi, a
indicare che qui abbiamo un nuovo Giosué: tra l'altro, la radice del nome Giosué e Gesu
€ identica, cambia la vocalizzazione (Yehoshua)) cambiano sole le vocali, ma la radice
consonantica e esattamente la stessa. Quindi, a indicare che Gesu ¢ il nuovo Giosué che
deve essere seguito per entrare non in una terra promessa materiale, ma in una terra

celeste, nel regno dei cieli.

Vedete la ricchezza di questi passi, che ritroviamo condensata in san Tommaso. E un
po’ come quando ci sono degli alimenti in sottovuoto, che magari vanno messi in acqua
per ridargli la loro naturale struttura e conformazione. Qui e cosi: ci viene dato un
“sottovuoto”, un essiccato quasi e, rimettendolo nelle sue acque, nel suo contesto, da cui
questo concentrato e venuto fuori, noi ritroviamo la bellezza di tutti questi elementi che

abbiamo visto e altri ancora.

La prossima volta continuiamo con questa riflessione, in particolare ci occuperemo

delle ragioni di convenienza delle scelte di vita del Signore.



