LA NUOVA

¥
BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

Ora di dottrina / 190 - La trascrizione

| principi della mariologia (11 parte) - 1l testo del

video

Luisella
Scrosati

Proseguiamo oggi il percorso iniziato con |'Ora di dottrina di domenica scorsa, quando

abbiamo messo un po’ le basi della mariologia, per scrutare il mistero di Maria

Santissima. Abbiamo visto che le fonti sono le stesse della teologia, cioé la Sacra


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/i-principi-della-mariologia-il-testo-del-video

Scrittura e la Tradizione, nella loro comprensione e interpretazione anche da parte del
magistero della Chiesa. Poi abbiamo visto il principio fondamentale, cioé il fatto che
Maria Santissima deve essere accostata, per rendere ragione di chi lei € veramente,
nella sua relazione con Dio come Madre di Dio e nella sua relazione con gli uomini come

Madre degli uomini. Dunque, questo e un po’ lo zoccolo duro, il fondamento.

Poi abbiamo visto i primi due dei quattro principi che sono il modus operandi
dell'indagine teologica sul mistero di Maria SS. E abbiamo descritto il principio di
singolarita, che ci dice che a Maria competono dei privilegi singolari, perché lei
appartiene a un ordine singolare, cioe l'ordine ipostatico, in quanto lei € Madre di Dio. A
un ordine singolare corrispondono dei privilegi singolari, per esempio il concepimento
singolare, la verginita singolare, eccetera. Poi abbiamo visto il principio di convenienza,
per cui e corretto attribuire a Maria SS. tutte quelle perfezioni che convengono alla sua
dignita di Madre di Dio e di Madre degli uomini. Ora, questo principio di convenienza va
compreso adeguatamente e quindi non puo essere convenientemente attribuito a
Maria SS. cio che e contrario alla Rivelazione e cio che e contrario al suo essere creatura,
donna, Madre di Dio e Madre degli uomini. E dunque nella parte affermativa possiamo
dire che con il principio di convenienza possiamo attribuire a lei tutto quello che &
fondato su cio che gia conosciamo di lei e che & conforme, compatibile, armonico al
modo con cui Dio opera nella storia. Precisazione importante: la verifica che la
convenienza e stata “utilizzata” nel modo adeguato non € una tesi arbitraria, ma nasce
dal confronto con le fonti della Rivelazione da una parte e con il sensus fidelium dall'altra.
Anche il sensus fidelium & un aspetto di verifica fondamentale. Per cui la Chiesa, lungi dal
calare dall'alto le verita su Maria Santissima e la devozione mariana, fa piuttosto il
contrario, cioé percepisce cid che € seminato nel sensus fidelium, 1o considera, lo scruta,
lo sistematizza, a volte lo purifica e lo restituisce in questo modo al sensus fidelium

stesso. Quindi, grande attenzione alle fonti della Rivelazione e al sensus fidelium.

Oggi vediamo gli altri due principi, ossia il principio di eminenza e il principio di
analogia o somiglianza con Cristo. Il principio di eminenza assomiglia un po’ al principio
di singolarita, ma se ne distingue su un aspetto molto importante. Il principio di
eminenza ci dice che quei privilegi che Dio ha concesso ai santi li ha concessi anche alla
Madre; Dio non pud aver concesso ai santi qualche cosa che non ha concesso alla
Madre. Su che cosa si struttura questo principio di eminenza? Ce lo mostra san
Tommaso, quando nella parte terza della Summa, alla queestio 27, art. 1, si occupa della
santificazione della Beata Vergine Maria. E pone questo principio importante: «E
ragionevole credere che al di sopra di tutti gli altri abbia ricevuto maggiori privilegi di

grazia colei che ha generato “I'Unigenito del Padre, pieno di grazia e di verita”, cosi da



essere salutata dall'angelo: “Ave, piena di grazia”» (lll, g. 27, a. 1). Tommaso ci dice: Maria
SS. per Rivelazione e salutata come la «piena di grazia» ed é colei che in assoluto e piu
prossima, con un legame di maternita, al Figlio di Dio, di cui san Giovanni, al capitolo 1
del suo Vangelo, nel prologo, dice che e «pieno di grazia e di verita» (Gv 1, 14). E dunque
é assolutamente ragionevole affermare che data questa pienezza di grazia che nasce
dalla prossimita a Colui che & la fonte, la pienezza di ogni grazia, ella & ricolmata in
modo eminente di tutte le grazie. Tutte quelle grazie che noi troviamo nei santi le

ritroviamo pertanto in modo maggiore in Maria Santissima.

Attenzione, anche qui bisogna capirci: questo ritrovare in modo piu eminente le
grazie in Maria Santissima, rispetto agli altri santi, puo essere inteso in tre modi. |l
primo, formalmente, quando la stessa grazia la ritroviamo in lei. L'esempio classico
quello di Eva. Eva, nel racconto della Genesi, come Adamo, € creata nello stato di
innocenza, non C'era il peccato originale, quindi era uno stato di grazia. Questo e un
dogma della creazione del primo uomo e della prima donna. Dunque in Maria, che &
piena di grazia, Madre di Dio, cosa che Eva non era (aveva si la grazia, ma non espressa
in questa pienezza), ritroviamo in modo singolare - vedete che i principi tra loro
comunicano - la grazia che era stata concessa a Eva, cioe di essere stata creata da Dio in
uno stato di innocenza e di grazia. E da qui possiamo soppesare l'assoluta convenienza

e ragionevolezza del dogma dell'lmmacolata Concezione.

Altre volte questi privilegi che troviamo nei santi non li ritroviamo formalmente in
Maria SS., cioe tali e quali, ma li ritroviamo in modo pit eminente. In che senso? Non &
semplicemente un modo piu perfetto; quando io non posso attribuire, in modo formale,
a Maria un privilegio che troviamo nei santi, perché incompatibile con la condizione di
Maria, allora dobbiamo spostarci sul binario per cui quel privilegio si trova in lei non
formalmente ma in modo piu eminente. L'esempio piu classico € il sacerdozio. In molti
uomini, in molti santi troviamo il sacerdozio; in Maria SS., per via della sua condizione di
donna, non lo troviamo, con buona pace di chi vuole il sacerdozio femminile. Questo
significa che in Maria c'é una carenza? No. Innanzitutto chiediamoci: il sacerdozio che
cosa conferisce? Conferisce un potere sul corpo di Cristo. In Maria troviamo che in realta
guesto aspetto c'é, anche se in lei non c’é la consacrazione sacerdotale, perché in Maria
c'e effettivamente un potere sul corpo di Cristo, sia nella persona del Signore Gesu, in
quanto lei stessa dona la natura umana al Verbo, sia sul Suo corpo mistico, che ¢ la
Chiesa. E dunque in Maria non troviamo formalmente la grazia del sacerdozio, ma la
troviamo in modo piu eminente. Pensiamo a un altro dono caratteristico che troviamo
nei santi: il dono delle lacrime, cioé quel dono che porta I'anima che piu si avvicina a Dio

a piangere sui propri peccati e sui peccati in generale; € una grazia che deve essere



chiesta perché & un grandissimo dono. In Maria non troviamo questa grazia cosi
formalmente perché in Maria non c'e un pianto sui propri peccati, in quanto e
I'Tmmacolata Concezione; e tuttavia troviamo questa grazia in modo piu eminente
perché nessuno piu di lei ha provato, ha potuto avere un odio cosi grande verso il male,

verso il peccato, un dolore cosi grande nei confronti delle offese fatte a Dio.

Terzo modo con cui possiamo ritrovare queste grazie, questi privilegi in Maria
Santissima, & in modo equivalente. Per semplificare: ricordate che in santAmbrogio
troviamo il segno delle api che alla sua nascita si ritrovano e danzano attorno alla sua
bocca come segno della sua futura missione di grande annunciatore della parola di Dio.
Non é che dobbiamo trovare in Maria SS. necessariamente questo segno o altri simili (ce
ne sono tantissimi nelle vite dei santi), ma lo troviamo in modo equivalente. In che
senso? Nel senso che quei segni particolari di santita o di preannuncio della santita che
noi troviamo in modo molto diversificato nei santi, in Maria SS. li troviamo in modo
equivalente. Per esempio, in lei non abbiamo questo particolare delle api e tuttavia noi
sappiamo che la sua santita e stata preannunciata da moltissimi segni, profezie che
percorrono tutto 'Antico Testamento. Questi segni della sua particolare santita non li
ritroviamo come se fossero una somma dei singoli segni disseminati nelle vite dei santi,
ma li ritroviamo appunto in un modo equivalente e piu pieno, in questo suo essere
preannunciata in tutta la storia della salvezza. Questo € il principio di eminenza, cioé il

principio per cui quei privilegi che Dio ha concesso ai santi li ritroviamo in Maria SS.

Vi leggo anche un testo importante, che é I'art. 5 della stessa queestio

27, in cui san Tommaso da un principio fondamentale: «Quanto piu si € vicini a una
causa, tanto piu se ne risentono gli effetti, come scrive Dionigi [e qui cita la Gerarchia
celeste, che & un'opera di Dionigi I'Areopagita, un autore, un Padre della Chiesa a cui san
Tommaso si ispira tantissimo], notando che gli angeli, perché piu prossimi a Dio,
partecipano delle perfezioni divine piu degli uomini. Ora, Cristo € il principio della grazia:
per la sua divinita ne e la causa principale, e per la sua umanita ne é la causa
strumentale (...). Ma la Beata Vergine era vicinissima a Cristo secondo la natura umana,
che egli ha preso da lei. Essa quindi dovette ricevere da Cristo una pienezza di grazia
superiore a quella di tutti gli altri» (lll, g. 27, a. 5). Di nuovo vedete questo principio
importante: la vicinanza alla causa, Cristo, € il principio della grazia; e nessuno piu di
Maria Santissima e vicino a Cristo. Dunque, il principio di eminenza si fonda su questo

principio fondamentale.

Vediamo adesso il quarto e ultimo principio: il principio di analogia, detto anche di

somiglianza, con Cristo. Questo principio ci dice che ai privilegi dell'umanita di Cristo, in



quanto Verbo incarnato, corrispondono privilegi della Beata Vergine Maria rispettando
pero il modo e la misura propri di ciascuno. Questo principio non mi dice: “Come Cristo,
cosi Maria”. Ma mi dice: “Come Cristo, cosi Maria, nel modo e nella misura propria a Maria
Santissima, secondo la sua condizione”, che non e chiaramente la stessa condizione di
Cristo, in quanto in Lui abbiamo l'unione ipostatica; in Maria SS. non c’é l'unione

ipostatica. Maria e la Madre del Verbo incarnato, non ¢ il Verbo incarnato.

Il principio di analogia si fonda sul principio di partecipazione: non esiste
perfezione naturale o soprannaturale che non sia causata da Dio e partecipata da Dio
alla sua creatura, nel modo e nella misura che compete a quella creatura. Ciog, la
creazione, I'ordine della natura e l'ordine della grazia - come ho cercato di spiegare

- sono una cascata di perfezioni
partecipate dalla fonte fondamentale che e Dio. Non c'é una causazione “esterna”:
questa comunicazione di perfezioni € una partecipazione che vincola la creatura alla
causa che partecipa; non € un pacco che viene consegnato e che, una volta consegnato,
non ha piu relazione con colui che I'ha dato. Non e questo, € invece una perfezione, una
forza, una capacita che mi lega al donatore e per questo ogni partecipazione e
subordinata, vincolata: questa ¢ la sua forza, non & il suo limite. Non & il limite della sua
liberta, ma il fondamento della sua liberta e della sua capacita di vivere secondo quelle

perfezioni.

Qual & il fondamento di questo principio? E pil in generale una considerazione
metafisica, cioé che la creazione e questo: se non ci fosse la partecipazione, la creazione
non esisterebbe. E I'ordine soprannaturale & analogo a quello della creazione: non
esisterebbe nessuna grazia se non fosse partecipata e causata da Dio. Nelle Scritture
troviamo questo fondamento; per esempio, nel classico parallelo Eva-Maria, che
troviamo fortemente presente nei Padri della Chiesa. Se ricordate, nel libro della Genesi,
Eva viene presentata come «un aiuto simile», cioé Dio fa un aiuto simile ad Adamo. Ora,
questo essere “simili a” & la caratteristica di Eva rispetto ad Adamo: non e uguale, &
simile, ma non e totalmente diversa, senno non sarebbe simile. Ora, nel parallelo
Adamo-Cristo, Eva-Maria, Maria € concepita come l'aiuto che gli € simile, ma non perché
Cristo avesse bisogno di aiuto, ma perché ha voluto averne bisogno: la prova evidente &

proprio la divina maternita, che & l'altro grande fondamento di questo principio.

La divina maternita, infatti, mi dice che c’é ordine ipostatico, I'ordine dell’'unione
tra Dio e 'uomo; in Cristo questa unione avviene nella persona del Verbo, cioé la natura
umana e congiunta al Verbo. In Maria Santissima non c'e una persona divina e, tuttavia,

e nello stesso ordine ipostatico, perché appunto é la Madre di Dio. Questo significa che


https://lanuovabq.it/it/la-via-maestra-non-e-cassare-i-titoli-mariani-ma-spiegarli

non c'e identita tra Cristo e Maria. Parlare di partecipazione, parlare del principio di
analogia ci mette al sicuro da tutte quelle obiezioni che periodicamente tornano sempre
fuori. Tante volte non si capisce se siano obiezioni reali o se c'@ una volonta di rallentare
ogni volta il processo di maturazione della comprensione del mistero di Maria. Ad ogni
modo, il principio di partecipazione e di analogia ci mettono al sicuro fin all'inizio dal
rischio di un'identita o di un parallelismo. Non esiste questa identita, perché Cristo &

l'unione ipostatica; Maria non & l'unione ipostatica, € nell'ordine ipostatico, e diverso.

La partecipazione ci dice anche un’altra cosa, cioe che tutto quello che Cristo ha in
proprio, in quanto Dio, Maria non ce I'ha in proprio: Maria non € Madre di Dio da sé, non
ha tutte le sue grazie, i suoi privilegi singolari da sé: li ha sempre da Cristo e li ha sempre
in Cristo, in Dio, nella Santissima Trinita e nella mediazione principale fondamentale che
e quella di Cristo Mediatore di tutte le grazie e Mediatore tra Dio e gli uomini. Maria non
€ un principio a parte che non entra in questa struttura fondamentale; ella € sempre
subordinata in questo senso a Cristo, perché la partecipazione ci dice perfezione reale,
ma anche subordinazione, vincolo. Dunque, non c'é identita, non c'é pericolo sotto
questo aspetto, perché tutto quel che compete all'unione ipostatica in quanto tale non é
comunicabile: Dio comunica infinite grazie, ma non pud comunicare il fatto di essere
Dio. Cristo comunica infinite grazie, ma non puo comunicare il fatto di essere 'uomo-
Dio, questo non & comunicabile. Come analogia, con le debite differenze, & un po’ come
nella Santissima Trinita: il Padre comunica tutto al Figlio tranne il fatto di essere Padre; il
Padre e il Figlio comunicano tutto allo Spirito Santo tranne il loro essere Padre e Figlio. E
qui abbiamo qualcosa di analogo: Cristo comunica tutto tranne il suo essere Figlio di Dio

fatto carne.

E dunque a Maria viene comunicata da Cristo la pienezza della grazia - che
andremo a sviscerare in queste Ore di dottrina - tranne il suo essere Figlio di Dio, il suo
essere uomo-Dio. Da qui segue un corollario fondamentale del principio di analogia con
Cristo, cioé che l'analogia Cristo-Maria sara tanto piu debole, fino ad essere nulla,
quanto piu ci avviciniamo all'unione ipostatica, cioe alle proprieta specifiche dell'unione
ipostatica; per esempio, a Cristo dobbiamo I'adorazione, precisamente perché uomo-
Dio, mentre a Maria Santissima non & dovuta I'adorazione perché non c'e 'unione
ipostatica. E tuttavia, essendo nell'ordine ipostatico, verso di lei non c'e la “semplice”
venerazione che possiamo avere nei confronti di qualsiasi uomo in grazia, cioé verso i
santi; verso di lei abbiamo invece un culto di iperdulia, che appunto colloca Maria in un

ordine a parte rispetto a quello dei santi. Ma non ¢ Dio.

Invece, quanto piu ci “allontaniamo” da cio che é specifico dell’'unione ipostatica

, tanto piu I'analogia con Cristo risultera stretta. E questo sara molto importante quando



vedremo tutta la questione della cooperazione di Maria alla redenzione. Abbiamo cosi
gli strumenti, i principi fondamentali che ci devono guidare nell'affrontare nelle
prossime domeniche questo mistero meraviglioso di Maria Santissima. Dalla prossima
volta cominceremo ad entrare in questi privilegi singolari della Santissima Vergine, in
questa specificita dei misteri di Maria, occupandoci di una questione poco conosciuta,
almeno a livello generale, ma molto importante, ossia la predestinazione di Maria

Santissima.



