
Image not found or type unknown

6 gennaio

I doni dei Re Magi spazzano via le teologie

disincarnate

ECCLESIA 06_01_2026

https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia


Gilbert 

Keith 

Chesterton

Image not found or type unknown

In occasione della solennità dell’Epifania pubblichiamo alcuni estratti del brano Teologia dei

regali di Natale di Gilbert Keith Chesterton, tratto da Lo spirito del Natale (D’Ettoris, Crotone 

2013), per gentile concessione dell’editore. Image not found or type unknown

Se il Vangelo non assomiglia a una pistola che fa fuoco, è come se non fosse per nulla

annunciato. E se le nuove teologie suonano come il vapore che esce lentamente da un

bollitore che non tiene, allora persino l’orecchio inesperto del principiante – che non

conosce né la chimica né la teologia – può rilevare la differenza tra quel suono e

un’esplosione. È inutile che questo tipo di riformatori dicano di basarsi non sulla parola

ma sullo spirito. Poiché sono persino più chiaramente in contrasto con lo spirito di

quanto non lo siano con la parola.

A tal proposito, prendiamo un esempio fra i molti che vedono questo principio in

atto: il caso dei regali di Natale. Poco tempo fa, ho letto un’affermazione della signora

/it/gilbert-keith-chesterton
/it/gilbert-keith-chesterton
/it/gilbert-keith-chesterton
https://www.dettoriseditori.it/product/lo-spirito-del-natale/
https://www.dettoriseditori.it/product/lo-spirito-del-natale/
https://www.dettoriseditori.it/product/lo-spirito-del-natale/


Eddy sull’argomento: diceva che lei non «faceva regali» nel senso grossolano, sensuale e

terreno dell’espressione, ma che si sedeva immobile a pensare alla Verità e alla

Purezza in modo che tutti i suoi amici sarebbero diventati, per questo, migliori. (...) Non

so se ci sia un testo della Scrittura o un Concilio che condanni la teoria della signora

Eddy sui regali di Natale, ma la condanna sicuramente il cristianesimo, così come la vita

militare condanna chi si dà alla fuga.

Le due attitudini – della signora Eddy e del cristianesimo, rispettivamente – non sono

solo antagoniste a causa di differenti teologie, o di differenti scuole di pensiero: prima

ancora che s’inizi a ragionare, è lo stato d’animo che è differente. 

La più enorme e originale delle idee alla base dell’Incarnazione è che una buona

volontà s’incarni; che venga, cioè, messa in un corpo. Un regalo di Dio che può essere

visto e toccato: se l’epigramma del credo cristiano ha un punto essenziale è questo. Lo

stesso Cristo è stato un regalo di Natale. Una nota a favore dei regali materiali di Natale

è stata buttata giù persino prima della Sua nascita, con i primi spostamenti dei saggi

dell’Oriente e della stella: i Tre Magi giunsero a Betlemme portando oro, incenso e

mirra. Se avessero portato con sé solo la Verità, la Purezza e l’Amore non ci sarebbero

state né un’arte né una civiltà cristiana.

Questi tre doni sono stati oggetto di chissà quante omelie, ma vi è un loro aspetto

cui raramente è stata riconosciuta la giusta e meritata attenzione. È alquanto bizzarro

che i nostri scettici europei, mentre prendono in prestito dai filosofi orientali così tanto

del loro determinismo e della loro disperazione, si prendano anche costantemente

gioco dell’unico elemento orientale che il cristianesimo ha entusiasticamente

incorporato, l’unico autenticamente semplice e affascinante. Intendo, cioè, l’amore degli

orientali per i colori vivaci e l’eccitazione infantile che hanno di fronte al lusso. Uno dopo

l’altro, gli scettici hanno invariabilmente giudicato la Gerusalemme nuova di san

Giovanni un ammasso di gioielli vistosi e di cattivo gusto. Uno dopo l’altro, hanno

denunciato i riti della Chiesa come esibizioni pacchiane di viola sensuale e d’oro

sgargiante.

In realtà, nelle sue scelte, la Chiesa si dimostrò molto più saggia sia dell’Europa 

che dell’Asia. Si accorse, infatti, che l’appetito orientale per il rosso, l’argento, il verde e

l’oro era di per sé innocente e appassionato, sebbene dissipato dalle civiltà inferiori per

il loro indulgere alla mollezza e alla tirannia. Al contrario, vide insito nella stoica sobrietà

di Roma – sebbene apparentata all’equità e allo spirito pubblico della civiltà più elevata

che esistesse allora – un latente pericolo di rigidità e di orgoglio. La Chiesa prese tutto

l’oro multi-sfaccettato e i colori brulicanti che avevano adornato così tante poesie



erotiche e tante crudeli storie d’amore in Oriente, e con quella congerie variopinta di

fiaccole illuminò le gigantesche dimensioni dell’umiltà e le più grandi cromie

dell’innocenza. Prese i colori dalla schiena del serpente, lasciando perdere, però, il

serpente.

Il popolo europeo ha, nel suo insieme, seguito in questo la guida dell’istinto e 

dell’arte cristiani. Niente tira più su di morale per la nostra tradizione popolare del

guardare l’Oriente come a un insieme di forme pittoresche e di colori, piuttosto che a un

sistema filosofico rivale. Sebbene sia, di fatto, un tempio di vetuste cosmologie, noi lo

trattiamo come un grande bazar, cioè come un enorme negozio di giocattoli. Alla gente

comune, pensando al Vicino Oriente, vengono più spesso in mente le Notti arabe,

piuttosto che il Profeta arabo. Costantinopoli fu conquistata da una cultura saracena

che, a quel tempo, era immensamente inferiore alla nostra. Ciononostante, noi ci

preoccupiamo non della cultura dei Turchi, ma dei loro tappeti. Per anni, un certo

ironico agnosticismo ha pervaso l’Impero Celeste. Ma noi Europei non ci informiamo

sugli enigmi della Cina, ma solo sui loro puzzle. Consideriamo l’Oriente come una sorta

di colossali grandi magazzini, e facciamo bene. È la cosa che dell’Oriente è più cordiale e

più umano, ed è ciò che qualcuno chiama «violenza dei suoi colori» e «cattivo gusto delle

sue gemme».

Solo dagli stessi scettici moderni, che ci propongono la tetra visione del mondo

dell’Oriente miscelata ai più tetri costumi dell’Occidente, potremo sapere quanto cattive

siano le altre cose orientali; la ruota del destino mentale, per esempio, o le lande

desolate dei dubbi della mente. Schopenhauer ci mostra il veleno del serpente senza la

sua lucentezza; tutt’al contrario, la Chiesa dei primi secoli ce ne aveva invece mostrato la

lucentezza senza il veleno. Cioè la lucentezza che la Cristianità era riuscita a estrarre dal

groviglio delle cose orientali. L’oro si è diffuso veloce come il fuoco nella foresta fino a

lambire ogni manoscritto e ogni statuto, e ha cinto stretta la testa di ogni re e di ogni

santo. Ma tutto ciò ebbe origine da quel mucchietto d’oro che Melchiorre portò con sé

quando attraversò il deserto per giungere a Betlemme.

Gli altri due doni sono ancor più contrassegnati dal grande segno del 

cristianesimo: l’apprezzamento dell’esperienza sensoriale e di ciò che è materiale. C’è

persino qualcosa di sfacciatamente carnale nell’appello che l’incenso e la mirra fanno al

senso dell’olfatto. (...) Comunque, tanto per dare un colpo al cerchio dopo averlo dato

alla botte, se questa forma di asiatica luxuria è ammessa nel mistero cristiano, è solo per

subordinarla a una semplicità e a una sobrietà superiore. L’oro è portato in una stalla; i

re devono andare in cerca di un falegname. I Magi sono in cammino, non per trovare la



saggezza, ma piuttosto una forte e santa ignoranza. Quegli uomini saggi provenivano

dall’Oriente, ma si diressero verso Occidente per incontrare Dio.


