LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

CONFORMARSI A GESU'

Fine vita cristiano: accettare di soffrire oppure

no-?

VAN A fe (o8 20 01_2018

Tommaso

Scandroglio

La morte di Marina Ripa di Meana ha acceso in casa cattolica un interessante dibattito

tra doloristi e non doloristi. Semplificando ed estremizzando, i primi rifiutano sempre e

comunque qualsiasi forma di sedazione perché negli ultimi istanti di vita occorre


https://www.brujulacotidiana.com/it/vita-e-bioetica
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio

conservare lucidita e perché in tal modo ci si conforma maggiormente all’'esempio di
Cristo in croce, ed invece i secondi accettano sempre e comunque qualsiasi forma di
sedazione perché il dolore degrada la dignita umana ed esiste il dovere morale di lenire

le sofferenze. Chi ha ragione?

In questi termini nessuno. Proviamo a capirci qualcosa. Il dolore fisico ha una sua
utilita, perché e un campanello di allarme che I'organismo fa suonare per segnalare che
qualcosa non va. Ma il dolore intacca anche la salute psicologica. Ora 'uomo ha il dovere
morale di tutelare la propria salute e quindi anche di lenire il dolore. Ma come ogni
dovere affermativo € contingente, ossia non deve essere rispettato sempre e
comunque. Quale ¢ il criterio allora per decidere se si deve in quel particolare frangente
soffrire oppure no? E dato dal criterio di proporzionalita, cioé di efficacia etica. In altri
termini 'uomo deve compiere quell'azione che gli promette il maggior bene (posto che
tale azione non costituisca un atto intrinsecamente malvagio). Infatti tutti siamo

chiamati alla perfezione.

Applichiamo quanto sin qui detto al caso del sig. Rossi, paziente moribondo che
soffre molto. Su costui ad esempio gravano alcuni obblighi morali: deve occuparsi
ancora di gravosi impegni di famiglia e di alcuni affari importantissimi, deve
rappacificarsi con un parente con cui da anni é in conflitto, sente l'esigenza di prepararsi
spiritualmente per ricevere in modo conveniente I'assoluzione nella confessione e di
affrontare la morte con lucidita e, dato che per un cattolico € doveroso dal punto di vista
delle fede conformare la propria vita a Cristo, grava su di lui anche il dovere di realizzare
questa imitatio Christi persino in punto di morte, conservando un certo grado di
vigilanza che invece alcune terapie antalgiche potrebbero intaccare. Di contro il sig.
Rossi ha anche il dovere morale di curare la propria salute, tra cui c'e@ anche la cura del
dolore. Quali tra questi doveri prevale dato che sono tutti doveri affermativi e dunque
obblighi che non devono essere adempiuti sempre e comunque? Nel rispetto del
principio di proporzione o di maggior efficacia etica, prevalgono i doveri che hanno un
contenuto di bene maggiore. In breve nel conflitto tra doveri prevalgono i doveri piu
importanti perché ci rendono piu perfetti. E dunque la cura del dolore che porta
all'obnubilamento delle facolta razionali deve essere posposta rispetto ad alcuni gravi
doveri familiari ed economici, al dovere di carita verso gli altri, alla salvezza della propria
anima, alla sequela di Cristo, tutti doveri che comportano il pieno possesso delle proprie

facolta intellettive.

Ma facciamo il caso che il dolore sia cosi acuto che porti il sig. Rossi al deliquio

persistente, ossia alla perdita piu 0 meno marcata della lucidita di pensiero. Ecco allora



che la sedazione del dolore sarebbe necessaria, anche nel caso in cui si arrivasse alla
perdita di coscienza perché, sempre rifacendoci al principio di proporzione, € meglio
essere incoscienti senza soffrire che soffrendo. Oppure facciamo l'ipotesi in cui il sig.
Rossi prevedesse che, allaumentare del dolore, perdera le staffe, diventera
insopportabile, correndo addirittura il rischio di inveire contro il Signore e dunque di
morire non in grazia di Dio. La dottrina cattolica suggerisce con forza di tenersi lontano
dalle tentazioni, ossia dalle occasioni di compiere il male. Sarebbe quindi opportuno che
il sig. Rossi chieda la sedazione, anche se cio gli procurera la perdita di coscienza, per
evitare che possa compiere il male. In modo piu analitico potremmo dire che la
mancanza di fortezza nell'affrontare il dolore non solo non gli permettera di soddisfare
alcuni doveri familiari e spirituali di alto pregio, ma potrebbe spingerlo a compiere

alcuni atti malvagi. Meglio sedare.

Mutatis mutandis, santa Teresina di Lisieux raccontd nel suo Storia di un‘anima che
una volta, in monastero, presa da rabbia profonda verso una sua consorella che le
aveva fatto un torto e sapendo che non sarebbe riuscita a domarsi in quella precisa
circostanza, decise di farsi sbollire la stizza rifugiandosi lontano da lei sulle scale del
convento. Se sai che il nemico é piu forte di te, meglio non affrontarlo viso a viso.
Tornando al sig. Rossi, caso analogo all'esempio appena indicato sarebbe quello in cui,
non perdendo di lucidita, le cure palliative potrebbero aiutarlo a vivere piu serenamente
gli ultimi istanti di vita e quindi potrebbero facilitarlo nell’ essere piu vicino a Cristo,
seppur non nella dimensione della sofferenza fisica, ma - per ipotesi - in quella
psicologica permettendogli di fare un bilancio sereno della propria vita che potrebbe
portarlo alla contrizione di cuore, meditando sulle sofferenze di Cristo, della Chiesa e dei
fratelli, etc. La compressione del dolore in alcuni casi agevola una condotta cristiana piu

che l'accettazione in toto della sofferenza.

Altro caso in cui prevale il dovere di lenire il dolore ¢ quello in cui la sofferenza e
insopportabile. Il brocardo latino, che anche Tommaso D’Aquino rammenta spesso nelle
sue opere, “ad impossibilia nemo tenetur” (alle cose impossibili nessun € tenuto) si puo
applicare anche al dolore impossibile da tollerare: in queste ipotesi non c'e il dovere
morale di soffrire proprio perché non si pud comandare un’azione impossibile da
compiere. Troviamo queste considerazioni condensate in modo adamantino nel
documento lura et bona della Congregazione per la dottrina della fede, le cui
argomentazioni verranno poi riprese in modo quasi identico nellEvangelium vitae al
n. 65. Siinizia indicando il vertice di perfezione a cui siamo chiamati, la sequela di Cristo
fin sul Golgota perché anche le nostre sofferenze, se unite alle sue, possono acquistare

potere salvifico per noi e per altri: “Secondo la dottrina cristiana, pero, il dolore,



soprattutto quello degli ultimi momenti di vita, assume un significato particolare nel
piano salvifico di Dio; e infatti una partecipazione alla Passione di Cristo ed & unione al
sacrificio redentore, che Egli ha offerto in ossequio alla volonta del Padre. Non deve
dunque meravigliare se alcuni cristiani desiderano moderare 'uso degli analgesici, per
accettare volontariamente almeno una parte delle loro sofferenze e associarsi cosi in

maniera cosciente alle sofferenze di Cristo crocifisso” (Il).

Segue poi la precisazione che tale dovere di soffrire non é assoluto, ma relativo:
“Non sarebbe, tuttavia, prudente imporre come norma generale un determinato
comportamento eroico. Al contrario, la prudenza umana e cristiana suggerisce per la
maggior parte degli ammalati 'uso dei medicinali che siano atti a lenire o a sopprimere il
dolore, anche se ne possano derivare come effetti secondari torpore o minore lucidita”.
E dunque il dovere di conformarsi a Cristo e assoluto, da rispettarsi sempre, ma per
alcuni significhera bere 'amaro calice della sofferenza fino all'ultima goccia, per altri
invece significhera spegnersi piu serenamente. Gli Apostoli morirono tutti martiri,

eccetto Giovanni.

Da ultimo si ricorda il principio di proporzione, principio cardine per comprendere
quale tra i diversi doveri morali e di fede debba prevalere, vale a dire se & doveroso o
meno soffrire: “Gli analgesici che producono negli ammalati la perdita della coscienza,
meritano invece una particolare considerazione. E molto importante, infatti, che gli
uomini non solo possano soddisfare ai loro doveri morali e alle loro obbligazioni
familiari, ma anche e soprattutto che possano prepararsi con piena coscienza
all'incontro con il Cristo. Perciod Pio XIl ammonisce che "non e lecito privare il moribondo
della coscienza di sé senza grave motivo" (Pio XlI, Allocutio, die 24 febr. 1957)" (ib.).
Dunque se su un piatto della bilancia abbiamo la perdita di coscienza e dell'altro
abbiamo limpossibilita di soddisfare ad alcuni doveri familiari e spirituale & doveroso
rimanere vigili - perché tali obblighi pesano maggiormente dell'obbligo di lenire la
sofferenza - eccetto per gravi motivi ossia se l'effetto negativo della perdita di coscienza
e superato, ad esempio, dall'effetto positivo di evitare occasioni per compiere il male o
se soffrire meno ci permette di vivere piu cristianamente gli ultimi istanti di vita.

Il principio di proporzione é poi richiamato anche nel caso in cui la sedazione non solo
fara perdere coscienza al paziente ma gli abbreviera la vita: “L'uso intensivo di analgesici
non e esente da difficolta, poiché il fenomeno dell’'assuefazione di solito obbliga ad
aumentare le dosi per mantenerne l'efficacia. Conviene ricordare una dichiarazione di

Pio XII, la quale conserva ancora tutta la sua validita.

Ad un gruppo di medici che gli avevano posto la seguente domanda: "La



soppressione del dolore e della coscienza per mezzo dei narcotici... € permessa dalla
religione e dalla morale al medico e al paziente (anche all'avvicinarsi della morte e se si
prevede che l'uso dei narcotici abbreviera la vita)?", il Papa rispose: "Se non esistono altri
mezzi e se, nelle date circostanze, cido non impedisce 'adempimento di altri doveri
religiosi e morali: Si" (Pio XlI, Allocutio, die 24 febr. 1957). In questo caso, infatti, & chiaro
che la morte non & voluta o ricercata in alcun modo, benché se ne corra il rischio per
una ragionevole causa: si intende semplicemente lenire il dolore in maniera efficace,

usando allo scopo quegli analgesici di cui la medicina dispone” (Ib.).

Sotto altra ma equipollente prospettiva il dilemma “soffrire si, soffrire no” puo
essere validamente risolto, caso per caso, applicando il principio del duplice effetto (lo
stesso che Pio XII aveva applicato al caso appena citato): lenire il dolore & azione buona,
non si cerca ma si tollera la perdita di coscienza e quindi Iimpossibilita di adempiere ad
alcuni doveri, tali ultimi effetti negativi non producono l'effetto positivo della
diminuzione del dolore, si deve versare in stato di necessita e - aspetto che nelle ipotesi
descritte e qui centrale - I'effetto positivo della mancanza di sofferenza deve prevalere
sugli altri effetti negativi. E su quest’ultimo punto che occorrera verificare, caso per caso,

la reale proporzione tra effetti negativi e positivi.

In sintesi spettera alla virtu della prudenza del paziente comprendere qual ¢, date
alcune circostanze, il maggior bene possibile, ossia quali doveri affermativi prevarranno
rispetto ad altri doveri affermativi, quali beni morali peseranno maggiormente. Il
medesimo principio di compiere il bene si declinera allora in modalita differenti perché
si rispettera il principio di proporzione/efficacia etica e quindi per alcuni prevarranno
alcuni doveri a prezzo di grandi sofferenze, per altri il dovere di lenire il dolore a prezzo

della perdita di coscienza.



