LA NUOVA

BUSSOLAQUOTlDlw

Direttore Riccardo Cascioli

CHIESA

Divorziati risposati, Ratzinger risponde a Kasper

Il testo che pubblichiamo si chiama "A proposito di alcune obiezioni contro la dottrina della

Chiesa circa la recezione della Comunione eucaristica da parte di fedeli divorziati risposati”
, ed é stato scritto nel 1998 dall'allora cardinale Joseph Ratzinger, in qualita di prefetto della
Congregazione per la Dottrina della Fede. La stessa Congregazione aveva gia scritto nel 1994
una Lettera ai vescovi della Chiesa cattolica su questo tema (con I'esplicita approvazione di
papa Giovanni Paolo 1l), chiarendo la dottrina della Chiesa sul punto, ma diversi teologi e

vescovi evidentemente non erano d'accordo. Da qui la necessita del cardinale Ratzinger di


https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia
http://www.doctrinafidei.va/documents/rc_con_cfaith_doc_19980101_ratzinger-comm-divorced_it.html
http://www.doctrinafidei.va/documents/rc_con_cfaith_doc_19980101_ratzinger-comm-divorced_it.html
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_it.html

chiarire ulteriormente - e definitivamente - le eccezioni sollevate, che in parte si ritrovano
anche nella relazione del cardinale Kasper al Concistoro. Chi pensa che quella dei divorziati
risposati sia una (presunta) emergenza spuntata ai nostri giorni, dalla lettura di questo
intervento capird che si tratta invece di una vecchia storia, peraltro gia chiarita
abbondantemente. Lo stesso dicasi per il rapporto tra giustizia e misericordia. Il testo che
pubblichiamo é parte del volume "Sulla pastorale dei divorziati risposati” (Lev 1998, no. 17
della Collana "Documenti e Studi" della Congregazione per la Dottrina della Fede). Le note
sono state aggiunte e si trovano nella versione pubblicata sul sito della Congregazione per la
Dottrina della Fede.

La della Congregazione per la Dottrina della Fede circa la recezione della
Comunione eucaristica da parte di fedeli divorziati risposati del 14 settembre 1994 ha
avuto una vivace eco in diverse parti della Chiesa. Accanto a molte reazioni positive si
sono udite anche non poche voci critiche. Le obiezioni essenziali contro la dottrina e la

prassi della Chiesa sono presentate qui di seguito in forma per altro semplificata.

Alcune obiezioni piu significative - soprattutto il riferimento alla prassi ritenuta piu
flessibile dei Padri della Chiesa, che ispirerebbe la prassi delle Chiese orientali separate
da Roma, cosi come il richiamo ai principi tradizionali dell'epicheia e della "aequitas
canonica" - sono state studiate in modo approfondito dalla Congregazione per la
Dottrina della Fede. Gli articoli dei Professori Pelland, Marcuzzi e Rodriguez Lufio[1]
sono stati elaborati nel corso di questo studio. | risultati principali della ricerca, che
indicano la direzione di una risposta alle obiezioni avanzate, saranno ugualmente qui

brevemente riassunti.

1. Molti ritengono, adducendo alcuni passi del Nuovo Testamento, che la parola
di Gesu sull'indissolubilita del matrimonio permetta un‘applicazione flessibile e

non possa essere classificata in una categoria rigidamente giuridica.


http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_14091994_rec-holy-comm-by-divorced_it.html

Alcuni esegeti rilevano criticamente che il Magistero in relazione all'indissolubilita del
matrimonio citerebbe quasi esclusivamente una sola pericope - e cioe Mc 10, 11-12-e
non considererebbe in modo sufficiente altri passi del Vangelo di Matteo e della 1a
Lettera ai Corinzi. Questi passi biblici menzionerebbero una qualche "eccezione" alla
parola del Signore sull'indissolubilita del matrimonio, e cioé nel caso di "porneia" (Mt 5,
32; 19, 9) e nel caso di separazione a motivo della fede (1 Cor 7, 12-16). Tali testi
sarebbero indicazioni che i cristiani in situazioni difficili avrebbero conosciuto gia nel

tempo apostolico un'applicazione flessibile della parola di Gesu.

A questa obiezione si deve rispondere che i documenti magisteriali non intendono
presentare in modo completo ed esaustivo i fondamenti biblici della dottrina sul
matrimonio. Essi lasciano questo importante compito agli esperti competenti. |l
Magistero sottolinea perod che la dottrina della Chiesa sull'indissolubilita del matrimonio
deriva dalla fedelta nei confronti della parola di Gesu. Gesu definisce chiaramente la
prassi veterotestamentaria del divorzio come una conseguenza della durezza di cuore
dell'uvomo. Egli rinvia - al di la della legge - all'inizio della creazione, alla volonta del
Creatore, e riassume il suo insegnamento con le parole: "L'uomo dunque non separi Cid
che Dio ha congiunto" (Mc 10, 9). Con la venuta del Redentore il matrimonio viene
quindi riportato alla sua forma originaria a partire dalla creazione e sottratto all'arbitrio
umano - soprattutto all'arbitrio del marito, per la moglie infatti non vi era in realta la
possibilita del divorzio. La parola di Gesu sull'indissolubilita del matrimonio & il
superamento dell'antico ordine della legge nel nuovo ordine della fede e della grazia.
Solo cosi il matrimonio puo rendere pienamente giustizia alla vocazione di Dio all'amore
ed alla dignita umana e divenire segno dell'alleanza di amore incondizionato di Dio, cioé
"Sacramento" (cfr Ef 5, 32).

La possibilita di separazione, che Paolo prospetta in 1 Cor 7, riguarda matrimoni fra un
coniuge cristiano ed uno non battezzato. La riflessione teologica successiva ha chiarito
che solo i matrimoni tra battezzati sono "sacramento" nel senso stretto della parola e
che l'indissolubilita assoluta vale solo per questi matrimoni che si collocano nell'ambito
della fede in Cristo. Il cosiddetto "matrimonio naturale" ha la sua dignita a partire
dall'ordine della creazione ed € pertanto orientato all'indissolubilita, ma pud essere
sciolto in determinate circostanze a motivo di un bene piu alto - nel caso la fede. Cosi la
sistematizzazione teologica ha classificato giuridicamente I'indicazione di San Paolo
come "privilegium paulinum", cioé come possibilita di sciogliere per il bene della fede un
matrimonio non sacramentale. L'indissolubilita del matrimonio veramente sacramentale

rimane salvaguardata; non si tratta quindi di una eccezione alla parola del Signore. Su



questo ritorneremo piu avanti.

Ariguardo della retta comprensione delle clausole sulla "porneia" esiste una vasta
letteratura con molte ipotesi diverse, anche contrastanti. Fra gli esegeti non vi e affatto
unanimita su questa questione. Molti ritengono che si tratti qui di unioni matrimoniali
invalide e non di eccezioni all'indissolubilita del matrimonio. In ogni caso la Chiesa non
puo edificare la sua dottrina e la sua prassi su ipotesi esegetiche incerte. Essa deve
attenersi all'insegnamento chiaro di Cristo.

2. Altri obiettano che la tradizione patristica lascerebbe spazio per una prassi piu differenziata, che renderebbe

meglio giustizia alle situazioni difficili; la Chiesa cattolica in proposito potrebbe imparare dal principio di

"economia"” delle Chiese orientali separate da Roma.

Si afferma che il Magistero attuale si appoggerebbe solo su di un filone della tradizione
patristica, ma non su tutta l'eredita della Chiesa antica. Sebbene i Padri si attenessero
chiaramente al principio dottrinale dell'indissolubilita del matrimonio, alcuni di loro
hanno tollerato sul piano pastorale una certa flessibilita in riferimento a singole
situazioni difficili. Su questo fondamento le Chiese orientali separate da Roma
avrebbero sviluppato piu tardi accanto al principio della "akribia", della fedelta alla verita
rivelata, quello della "oikonomia", della condiscendenza benevola in singole situazioni
difficili. Senza rinunciare alla dottrina dell'indissolubilita del matrimonio, essi
permetterebbero in determinati casi un secondo ed anche un terzo matrimonio, che
d'altra parte é differente dal primo matrimonio sacramentale ed é segnato dal carattere
della penitenza. Questa prassi non sarebbe mai stata condannata esplicitamente dalla
Chiesa cattolica. Il Sinodo dei Vescovi del 1980 avrebbe suggerito di studiare a fondo

questa tradizione, per far meglio risplendere la misericordia di Dio.

Lo studio di Padre Pelland mostra la direzione, in cui si deve cercare la risposta a queste
questioni. Per l'interpretazione dei singoli testi patristici resta naturalmente competente
lo storico. A motivo della difficile situazione testuale le controversie anche in futuro non

si placheranno. Dal punto di vista teologico si deve affermare:

a. Esiste un chiaro consenso dei Padri a riguardo dell'indissolubilita del
matrimonio. Poiché questa deriva dalla volonta del Signore, la Chiesa non ha nessun
potere in proposito. Proprio per questo il matrimonio cristiano fu fin dall'inizio diverso
dal matrimonio della civilta romana, anche se nei primi secoli non esisteva ancora
nessun ordinamento canonico proprio. La Chiesa del tempo dei Padri esclude

chiaramente divorzio e nuove nozze, e cio per fedele obbedienza al Nuovo Testamento.

b. Nella Chiesa del tempo dei Padri i fedeli divorziati risposati non furono mai

ammessi



ufficialmente alla sacra comunione dopo un tempo di penitenza. E' vero invece che la
Chiesa non ha sempre rigorosamente revocato in singoli paesi concessioni in materia,
anche se esse erano qualificate come non compatibili con la dottrina e la disciplina.
Sembra anche vero che singoli Padri, ad es. Leone Magno, cercarono soluzioni

“pastorali” per rari casi limite.
c. In seguito si giunse a due sviluppi contrapposti:

- Nella Chiesa imperiale dopo Costantino si cerco, a seguito dell'intreccio sempre piu
forte di Stato e Chiesa, una maggiore flessibilita e disponibilita al compromesso in
situazioni matrimoniali difficili. Fino alla riforma gregoriana una simile tendenza si
manifesto anche nell'ambito gallico e germanico. Nelle Chiese orientali separate da
Roma questo sviluppo continud ulteriormente nel secondo millennio e condusse ad una
prassi sempre piu liberale. Oggi in molte Chiese orientali esiste una serie di motivazioni
di divorzio, anzi gia una "teologia del divorzio", che non & in nessun modo conciliabile
con le parole di Gesu sull'indissolubilita del matrimonio. Nel dialogo ecumenico questo

problema deve essere assolutamente affrontato.

- Nell'Occidente fu recuperata grazie alla riforma gregoriana la concezione originaria dei
Padri. Questo sviluppo trovo in qualche modo una sanzione nel Concilio di Trento e fu

riproposto come dottrina della Chiesa nel Concilio Vaticano II.

La prassi delle Chiese orientali separate da Roma, che € conseguenza di un
processo storico complesso, di una interpretazione sempre piu liberale - e che si
allontanava sempre piu dalla parola del Signore - di alcuni oscuri passi patristici cosi
come di un non trascurabile influsso della legislazione civile, non pud per motivi
dottrinali essere assunta dalla Chiesa cattolica. Al riguardo non é esatta I'affermazione
che la Chiesa cattolica avrebbe semplicemente tollerato la prassi orientale. Certamente
Trento non ha pronunciato nessuna condanna formale. | canonisti medievali
nondimeno ne parlavano continuamente come di una prassi abusiva. Inoltre vi sono
testimonianze secondo cui gruppi di fedeli ortodossi, che divenivano cattolici, dovevano
firmare una confessione di fede con un'indicazione espressa dell'impossibilita di un

secondo matrimonio.

3. Molti propongono di permettere eccezioni dalla norma ecclesiale, sulla base

dei tradizionali principi dell'epicheia e della aequitas canonica.

Alcuni casi matrimoniali, cosi si dice, non possono venire regolati in foro esterno. La

Chiesa potrebbe non solo rinviare a norme giuridiche, ma dovrebbe anche rispettare e



tollerare la coscienza dei singoli. Le dottrine tradizionali dell'epicheia e della aequitas
canonica potrebbero giustificare dal punto di vista della teologia morale ovvero dal
punto di vista giuridico una decisione della coscienza, che si allontani dalla norma
generale. Soprattutto nella questione della recezione dei sacramenti la Chiesa dovrebbe

qui fare dei passi avanti e non soltanto opporre ai fedeli dei divieti.

| due contributi di don Marcuzzi e del prof. Rodriguez Lufio illustrano questa complessa

problematica. In proposito si devono distinguere chiaramente tre ambiti di questioni:

a. Epicheia ed aequitas canonica sono di grande importanza nell'ambito delle
norme umane e puramente ecclesiali, ma non possono essere applicate nell'ambito di
norme, sulle quali la Chiesa non ha nessun potere discrezionale. L'indissolubilita del
matrimonio & una di queste norme, che risalgono al Signore stesso e pertanto vengono
designate come norme di "diritto divino". La Chiesa non pud neppure approvare
pratiche pastorali - ad esempio nella pastorale dei Sacramenti -, che contraddirebbero il
chiaro comandamento del Signore. In altre parole: se il matrimonio precedente di fedeli
divorziati risposati era valido, la loro nuova unione in nessuna circostanza puo essere
considerata come conforme al diritto, e pertanto per motivi intrinseci non & possibile
una recezione dei sacramenti. La coscienza del singolo e vincolata senza eccezioni a

questa norma.[2]

b. La Chiesa ha invece il potere di chiarire quali condizioni devono essere
adempiute, perché un matrimonio possa essere considerato come indissolubile
secondo I'insegnamento di Gesu. Nella linea delle affermazioni paoline in 1 Cor 7 essa
ha stabilito che solo due cristiani possano contrarre un matrimonio sacramentale. Essa
ha sviluppato le figure giuridiche del "privilegium paulinum" e del "privilegium
petrinum"”. Con riferimento alle clausole sulla "porneia" in Matteo e in Atti 15, 20 furono
formulati impedimenti matrimoniali. Inoltre furono individuati sempre piu chiaramente
motivi di nullita matrimoniale e furono ampiamente sviluppate le procedure
processuali. Tutto questo contribui a delimitare e precisare il concetto di matrimonio
indissolubile. Si potrebbe dire che in questo modo anche nella Chiesa occidentale fu
dato spazio al principio della "oikonomia", senza toccare tuttavia I'indissolubilita del

matrimonio come tale.

In questa linea si colloca anche I'ulteriore sviluppo giuridico nel Codice di Diritto
Canonico del 1983, secondo il quale anche le dichiarazioni delle parti hanno forza
probante. Di per sé, secondo il giudizio di persone competenti, sembrano cosi
praticamente esclusi i casi, in cui un matrimonio invalido non sia dimostrabile come tale

per via processuale. Poiché il matrimonio ha essenzialmente un carattere pubblico-



ecclesiale e vale il principio fondamentale "Nemo iudex in propria causa" ("Nessuno &
giudice nella propria causa"), le questioni matrimoniali devono essere risolte in foro
esterno. Qualora fedeli divorziati risposati ritengano che il loro precedente matrimonio
non era mai stato valido, essi sono pertanto obbligati a rivolgersi al competente
tribunale ecclesiastico, che dovra esaminare il problema obiettivamente e con

I'applicazione di tutte le possibilita giuridicamente disponibili.

c. Certamente non é escluso che in processi matrimoniali intervengano errori.
In alcune parti della Chiesa non esistono ancora tribunali ecclesiastici che funzionino
bene. Talora i processi durano in modo eccessivamente lungo. In alcuni casi terminano
con sentenze problematiche. Non sembra qui in linea di principio esclusa l'applicazione
della epicheia in "foro interno". Nella Lettera della Congregazione per la Dottrina della Fede
del 1994 si fa cenno a questo, quando viene detto che con le nuove vie canoniche
dovrebbe essere escluso "per quanto possibile" ogni divario tra la verita verificabile nel
processo e la verita oggettiva (cfr Lettera 9). Molti teologi sono dell'opinione che i fedeli
debbano assolutamente attenersi anche in "foro interno" ai giudizi del tribunale a loro
parere falsi. Altri ritengono che qui in "foro interno" sono pensabili delle eccezioni,
perché nell'ordinamento processuale non si tratta di norme di diritto divino, ma di
norme di diritto ecclesiale. Questa questione esige pero ulteriori studi e chiarificazioni.
Dovrebbero infatti essere chiarite in modo molto preciso le condizioni per il verificarsi di
una "eccezione", allo scopo di evitare arbitri e di proteggere il carattere pubblico -

sottratto al giudizio soggettivo - del matrimonio.

4. Molti accusano I'attuale Magistero di involuzione rispetto al Magistero del

Concilio e di proporre una visione preconciliare del matrimonio.

Alcuni teologi affermano che alla base dei nuovi documenti magisteriali sulle questioni
del matrimonio starebbe una concezione naturalistica, legalistica del matrimonio.
L'accento sarebbe posto sul contratto fra gli sposi e sullo "ius in corpus". Il Concilio
avrebbe superato questa comprensione statica e descritto il matrimonio in un modo piu
personalistico come patto di amore e di vita. Cosi avrebbe aperto possibilita per
risolvere in modo piu umano situazioni difficili. Sviluppando questa linea di pensiero
alcuni studiosi pongono la domanda se non si possa parlare di "morte del matrimonio",
quando il legame personale dell'amore fra due sposi non esiste piu. Altri sollevano

I'antica questione se il Papa non abbia in tali casi la possibilita di sciogliere il matrimonio.

Chi pero legga attentamente i recenti pronunciamenti ecclesiastici riconoscera che essi
nelle affermazioni centrali si fondano su "Gaudium et spes" e con tratti totalmente

personalistici sviluppano ulteriormente sulla traccia indicata dal Concilio la dottrina ivi



contenuta. E' tuttavia inadeguato introdurre una contrapposizione fra la visione
personalistica e quella giuridica del matrimonio. Il Concilio non ha rotto con la
concezione tradizionale del matrimonio, ma I'ha sviluppata ulteriormente. Quando ad
esempio si ripete continuamente che il Concilio ha sostituito il concetto strettamente
giuridico di "contratto" con il concetto piu ampio e teologicamente piu profondo di
"patto"”, non si puod dimenticare in proposito che anche nel "patto" & contenuto
I'elemento del "contratto" pur essendo collocato in una prospettiva piu ampia. Che il
matrimonio vada molto al di la dell'aspetto puramente giuridico affondando nella
profondita dell'umano e nel mistero del divino, € gia in realta sempre stato affermato
con la parola "sacramento", ma certamente spesso non é stato messo in luce con la
chiarezza che il Concilio ha dato a questi aspetti. Il diritto non & tutto, ma é una parte
irrinunciabile, una dimensione del tutto. Non esiste un matrimonio senza normativa
giuridica, che lo inserisce in un insieme globale di societa e Chiesa. Se il riordinamento
del diritto dopo il Concilio tocca anche I'ambito del matrimonio, allora questo non e

tradimento del Concilio, ma esecuzione del suo compito.

Se la Chiesa accettasse la teoria che un matrimonio & morto, quando i due
coniugi non si amano piu, allora approverebbe con questo il divorzio e sosterrebbe
l'indissolubilita del matrimonio in modo ormai solo verbale, ma non piu in modo
fattuale. L'opinione, secondo cui il Papa potrebbe eventualmente sciogliere un
matrimonio sacramentale consumato, irrimediabilmente fallito, deve pertanto essere
qualificata come erronea. Un tale matrimonio non puo essere sciolto da nessuno. Gli

sposi nella celebrazione nuziale si promettono la fedelta fino alla morte.

Ulteriori studi approfonditi esige invece la questione se cristiani non credenti -
battezzati, che non hanno mai creduto o non credono piu in Dio - veramente possano
contrarre un matrimonio sacramentale. In altre parole: si dovrebbe chiarire se
veramente ogni matrimonio tra due battezzati e "ipso facto" un matrimonio
sacramentale. Di fatto anche il Codice indica che solo il contratto matrimoniale "valido"
fra battezzati e allo stesso tempo sacramento (cfr CIC, can. 1055, § 2). All'essenza del
sacramento appartiene la fede; resta da chiarire la questione giuridica circa quale

evidenza di "non fede" abbia come conseguenza che un sacramento non si realizzi.[3]

5. Molti affermano che I'atteggiamento della Chiesa nella questione dei fedeli

divorziati risposati & unilateralmente normativo e non pastorale.

Una serie di obiezioni critiche contro la dottrina e la prassi della Chiesa concerne
problemi di carattere pastorale. Si dice ad esempio che il linguaggio dei documenti

ecclesiali sarebbe troppo legalistico, che la durezza della legge prevarrebbe sulla



comprensione per situazioni umane drammatiche. L'uomo di oggi non potrebbe piu
comprendere tale linguaggio. Gesu avrebbe avuto un orecchio disponibile per le
necessita di tutti gli uomini, soprattutto per quelli al margine della societa. La Chiesa al
contrario si mostrerebbe piuttosto come un giudice, che esclude dai sacramenti e da

certi incarichi pubblici persone ferite.

Si pu0 senz'altro ammettere che le forme espressive del Magistero ecclesiale talvolta
non appaiano proprio come facilmente comprensibili. Queste devono essere tradotte
dai predicatori e dai catechisti in un linguaggio, che corrisponda alle diverse persone e al
loro rispettivo ambiente culturale. Il contenuto essenziale del Magistero ecclesiale in
proposito deve pero essere mantenuto. Non pud essere annacquato per supposti
motivi pastorali, perché esso trasmette la verita rivelata. Certamente é difficile rendere
comprensibili all'uomo secolarizzato le esigenze del Vangelo. Ma questa difficolta
pastorale non puo condurre a compromessi con la verita. Giovanni Paolo Il nella Lettera
Enciclica "Veritatis splendor" ha chiaramente respinto le soluzioni cosiddette "pastorali”,

che si pongono in contrasto con le dichiarazioni del Magistero (cfr ibid. 56).

Per quanto riguarda la posizione del Magistero sul problema dei fedeli divorziati
risposati, si deve inoltre sottolineare che i recenti documenti della Chiesa uniscono in
modo molto equilibrato le esigenze della verita con quelle della carita. Se in passato
nella presentazione della verita talvolta la carita forse non risplendeva abbastanza, oggi
e invece grande il pericolo di tacere o di compromettere la verita in nome della carita.
Certamente la parola della verita pud far male ed essere scomoda. Ma € la via verso la
guarigione, verso la pace, verso la liberta interiore. Una pastorale, che voglia veramente
aiutare le persone, deve sempre fondarsi sulla verita. Solo cid che e vero puo in
definitiva essere anche pastorale. "Allora conoscerete la verita e la verita vi fara liberi"
(Gv 8,32).

[1]1 Cf. Angel Rodriguez Lufio, L'epicheia nella cura pastorale dei fedeli divorziati
risposati, ibid., p. 75-87; Piero Giorgio Marcuzzi, S.D.B., Applicazione di "aequitas et
epikeia" ai contenuti della Lettera della Congregazione per la Dottrina della Fede del 14
settembre 1994, ibid., p. 88-98; Gilles Pelland, S.J., La pratica della Chiesa antica relativa
ai fedeli divorziati risposati, ibid., p. 99-131.

[2] A tale riguardo vale la norma ribadita da Giovanni Paolo Il nella Esortazione



apostolica postsinodale "Familiaris consortio", n. 84: "La riconciliazione nel sacramento
della penitenza - che aprirebbe la strada al sacramento eucaristico - puo essere
accordata solo a quelli che, pentiti di aver violato il segno dell'Alleanza e della fedelta a
Cristo, sono sinceramente disposti ad una forma di vita non piu in contraddizione con
I'indissolubilita del matrimonio. Cido comporta, in concreto, che quando l'uomo e la
donna, per seri motivi - quali, ad esempio, I'educazione dei figli - non possono
soddisfare I'obbligo della separazione, «xassumono l'impegno di vivere in piena
continenza, cioé di astenersi dagli atti propri dei coniugi." Cfr. anche Benedetto XVI,

Esortazione apostolica postsinodale "Sacramentum caritatis", n. 29.

[3] Durante un incontro con il clero della Diocesi di Aosta, svoltosi il 25 luglio 2005, Papa
Benedetto XVI ha affermato in merito a questa difficile questione: "particolarmente
dolorosa € la situazione di quanti erano sposati in Chiesa, ma non erano veramente
credenti e lo hanno fatto per tradizione, e poi trovandosi in un nuovo matrimonio non
valido si convertono, trovano la fede e si sentono esclusi dal Sacramento. Questa &
realmente una sofferenza grande e quando sono stato Prefetto della Congregazione per
la Dottrina della Fede ho invitato diverse Conferenze episcopali e specialisti a studiare
questo problema: un sacramento celebrato senza fede. Se realmente si possa trovare
qui un momento di invalidita perché al sacramento mancava una dimensione
fondamentale non oso dire. o personalmente lo pensavo, ma dalle discussioni che
abbiamo avuto ho capito che il problema € molto difficile e deve essere ancora

approfondito. "



