LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

EDITORIALE

Coscienza e misericordia Cosi le vedeva Giovanni

Paolo Il

IR VAR 21 10_2015

San
Giovanni
Paolo 11

Molti dei temi caldi toccati nel Sinodo ed oggetto di dibattito dai media erano stati affrontati

e chiariti in modo magistrale da san Giovanni Paolo I, di cui domani 22 ottobre si fa
memoria liturgica. Spigoliamo allora tra i suoi scritti per rintracciare alcune riflessioni del
Papa santo su argomenti oggi messi in discussione come il ruolo della coscienza, il rapporto

tra dottrina, pastorale e misericordia e il tema della legge della gradualita, riflessioni la cui


https://www.brujulacotidiana.com/it/editoriali
/it/san-giovanni-paolo-ii
/it/san-giovanni-paolo-ii
/it/san-giovanni-paolo-ii

validita rimane immutata. Essi peraltro dimostrano che certe deviazioni sono tutt'altro che

nuove.



La coscienza.

«Alcuni hanno proposto una sorta di duplice statuto della verita morale. Oltre al livello
dottrinale e astratto, occorrerebbe riconoscere I'originalita di una certa considerazione
esistenziale piu concreta. Questa, tenendo conto delle circostanze e della situazione,
potrebbe legittimamente fondare delle eccezioni alla regola generale e permettere cosi
di compiere praticamente, con buona coscienza, cio che & qualificato come
intrinsecamente cattivo dalla legge morale. In tal modo si instaura in alcuni casi una
separazione, o anche un'opposizione, tra la dottrina del precetto valido in generale e la
norma della singola coscienza, che deciderebbe di fatto, in ultima istanza, del bene e del
male. Su questa base si pretende di fondare la legittimita di soluzioni cosiddette
«pastorali» contrarie agli insegnamenti del Magistero e di giustificare un'ermeneutica
«creatrice», secondo la quale la coscienza morale non sarebbe affatto obbligata, in tutti i
casi, da un precetto negativo particolare. [...] Mentre pero la legge naturale mette in luce
le esigenze oggettive e universali del bene morale, la coscienza é I'applicazione della
legge al caso particolare, la quale diventa cosi per I'uomo un interiore dettame, una
chiamata a compiere nella concretezza della situazione il bene. La coscienza formulacosi
I'obbligo morale alla luce dalla legge naturale: e I'obbligo di fare cio che I'uomo,
mediante I'atto della sua coscienza, conosce come un bene che gli & assegnato qui e ora.
Il carattere universale della legge e dell'obbligazione non é cancellato, ma piuttosto
riconosciuto, quando la ragione ne determina le applicazioni nell'attualita concreta. Il
giudizio della coscienza afferma «ultimamente» la conformita di un certo
comportamento concreto rispetto alla legge; esso formula la norma prossima della
moralita di un atto volontario, realizzando «l'applicazione della legge oggettiva a un caso
particolare». [...] Nei giudizi della nostra coscienza si annida sempre la possibilita
dell'errore. Essa non & un giudice infallibile: pud errare».

(Veritatis splendor, nn. 56, 59, 62).

«Persa l'idea di una verita universale sul bene, conoscibile dalla ragione umana, e
inevitabilmente cambiata anche la concezione della coscienza: questa non € piu
considerata nella sua realta originaria, ossia un atto dellintelligenza della persona, cui
spetta di applicare la conoscenza universale del bene in una determinata situazione e di
esprimere cosi un giudizio sulla condotta giusta da scegliere qui e ora; ci si € orientati a
concedere alla coscienza dell'individuo il privilegio di fissare, in modo autonomao, i criteri
del bene e del male e agire di conseguenza».

(Fides et ratio, n. 98)

Rapporto tra dottrina, pastorale e misericordia.



«Questo essenziale legame di Verita-Bene-Liberta e stato smarrito in larga parte dalla
cultura contemporanea e, pertanto, ricondurre 'uomo a riscoprirlo & oggi una delle
esigenze proprie della missione della Chiesa, per la salvezza del mondo».

(Discorso ai partecipanti al Congresso internazionale di teologia morale, 10 aprile 1986, n. 2).

"

«La dottrina della Chiesa e in particolare la sua fermezza nel difendere la validita
universale e permanente dei precetti che proibiscono gli atti intrinsecamente cattivi &
giudicata non poche volte come il segno di un'intransigenza intollerabile, soprattutto
nelle situazioni enormemente complesse e conflittuali della vita morale dell'uomo e
della societa d'oggi: un'intransigenza che contrasterebbe col senso materno della
Chiesa. Questa, si dice, manca di comprensione e di compassione. Ma, in realta, la
maternita della Chiesa non puo mai essere separata dalla sua missione di
insegnamento, che essa deve compiere sempre come Sposa fedele di Cristo, la Verita in
persona. [...] In realta, la vera comprensione e la genuina compassione devono
significare amore alla persona, al suo vero bene, alla sua liberta autentica. E questo non
awviene, certo, nascondendo o indebolendo la verita morale, bensi proponendola nel
suo intimo significato di irradiazione della Sapienza eterna di Dio, giunta a noi in Cristo,
e di servizio all'uomo, alla crescita della sua liberta e al perseguimento della sua felicita.
Nello stesso tempo la presentazione limpida e vigorosa della verita morale non puo mai
prescindere da un profondo e sincero rispetto, animato da amore paziente e fiducioso,
di cui ha sempre bisogno I'uvomo nel suo cammino morale, spesso reso faticoso da
difficolta, debolezze e situazioni dolorose. La Chiesa che non pud mai rinunciare al
«principio della verita e della coerenza, per cui non accetta di chiamare bene il male e
male il bene», deve essere sempre attenta a non spezzare la canna incrinata e a non
spegnere il lucignolo che fumiga ancora (cf Is 42,3). [...] La fermezza della Chiesa, nel
difendere le norme morali universali e immutabili, non ha nulla di mortificante. E solo al
servizio della vera liberta dell'uomo: dal momento che non c'é liberta al di fuori o contro
la verita, la difesa categorica, ossia senza cedimenti e compromessi, delle esigenze
assolutamente irrinunciabili della dignita personale dell'uomo, deve dirsi via e
condizione per l'esistere stesso della liberta. [...] La dottrina morale cristiana deve
costituire, oggi soprattutto, uno degli ambiti privilegiati della nostra vigilanza pastorale,
dell'esercizio del nostro munus regale. E la prima volta, infatti, che il Magistero della
Chiesa espone con una certa ampiezza gli elementi fondamentali di tale dottrina, e
presenta le ragioni del discernimento pastorale necessario in situazioni pratiche e
culturali complesse e talvolta critiche».

(Veritatis splendor, nn. 95-96, 114-115)



«Lo stesso Concilio ha invitato i teologi, "nel rispetto dei metodi e delle esigenze proprie
della scienza teologica, a ricercare modi sempre piu adatti di comunicare la dottrina agli
uomini della loro epoca, perché altro & il deposito o le verita della fede, altro € il modo
con cui vengono enunciate, rimanendo pur sempre lo stesso il significato e il senso
profondo"»

(Ibidem, n. 29 in cui si cita Gaudium et spes, n. 62)

Legge della gradualita contro gradualita della legge.

«E richiesta una conversione continua, permanente, che, pur esigendo l'interiore
distacco da ogni male e I'adesione al bene nella sua pienezza, si attua pero
concretamente in passi che conducono sempre oltre. Si sviluppa cosi un processo
dinamico, che avanza gradualmente con la progressiva integrazione dei doni di Dio e
delle esigenze del suo amore definitivo ed assoluto nell'intera vita personale e sociale
dell'uomo. E percid necessario un cammino pedagogico di crescita affinché i singoli
fedeli, le famiglie ed i popoli, anzi la stessa civilta, da cio che hanno gia accolto del
Mistero di Cristo siano pazientemente condotti oltre, giungendo ad una conoscenza piu
ricca e ad una integrazione piu piena di questo Mistero nella loro vita»

(Familiaris consortio, n. 9).

«La cosiddetta ‘legge della gradualita’, o cammino graduale, non pud identificarsi con la
‘gradualita della legge’, come se ci fossero vari gradi e varie forme di precetto nella legge
divina per uomini e situazioni diverse»

(Omelia per la conclusione del VI Sinodo dei Vescovi, 25 Ottobre 1980, n. 8).

«Rientra nella pedagogia della Chiesa che i coniugi anzitutto riconoscano chiaramente la
dottrina della «<Humanae Vitae» come normativa per l'esercizio della loro sessualita, e
sinceramente si impegnino a porre le condizioni necessarie per osservare questa
norma.

(Familiaris consortio, n. 34).



