Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA
mariologia

Corredentrice per partecipazione, il principio

dimenticato

09_12_2025

Luisella
Scrosati

E possibile trovare il filo conduttore teoretico che ha portato il Dicastero per la Dottrina

della Fede, nella Nota Mater Populi Fidelis, ad assumere una posizione disarmonica
rispetto allo sviluppo del Magistero ordinario dei papi sulla corredenzione e mediazione
di Maria Santissima? Bisogna sempre evitare di forzare la mano in questi tentativi di

reductio ad unum;


https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

eppure, anche alla luce delle importanti osservazioni sollevate dal
, sembra che il fil rouge possa essere ritrovato in una

concezione insufficiente del principio della partecipazione.

San Tommaso d’Aquino, in un opuscolo filosofico piuttosto tecnico, spiega cosi
la partecipazione: «<Quando un ente riceve in maniera parziale cid che appartiene ad
altri in maniera totale, si dice che ne é partecipe» (Commento al De Hedbomadibus, 2, 24).
Possiamo esemplificare in questo modo: essendo Dio 'essere per essenza, I'l[psum Esse
subsistens, solo in lui troviamo ogni perfezione al massimo grado, essendo l'essere il
principio di ogni perfezione; invece, ogni ente creato, per il fatto che non e l'essere, ma
riceve l'essere, ha dunque l'essere (e ogni sua perfezione) in modo partecipato. E cosi di
ogni perfezione possiamo dire che essa si trova assolutamente solo in Dio, mentre nelle
creature si trova in modo partecipato. Dio, per esempio, non & buono, ma € il bene,
mentre invece le creature sono buone; Dio non & bello, ma & la bellezza, mentre le

creature sono belle, ciascuna secondo la propria “misura”.

La partecipazione cosi intesa @ anche principio della causalita: il partecipante si
trova in dipendenza causale dal partecipato, e quest'ultimo metafisicamente eccede gli
enti che partecipano. Tradotto: le creature dipendono dal loro Creatore e quest'ultimo si
eleva al di sopra di esse con uno “stacco metafisico” incolmabile, perché Dio ¢ l'essere
stesso, mentre le creature - ogni creatura - ricevono l'essere secondo una “misura”. Si
perdonera I'eccessivo indugiare in tecnicismi filosofici, ma il punto & di estrema
importanza, perché quanto detto comporta non solo la distanza metafisica tra Dio e le
creature, ma anche il fatto che ogni perfezione che e nelle creature € partecipata e
causata da Dio; cosi che non vi e perfezione creaturale che non canti la gloria di Dio,
poiché da Dio deriva, da Dio dipende e sussiste, a motivo della sua permanente azione

causale sulle creature.

Tutta la creazione é dunque come una cascata di perfezioni partecipate, da una
massimo ad un minimo di intensita. Ma anche l'ordine soprannaturale risponde alla
stessa logica partecipativa: Dio partecipa la sua stessa vita divina agli angeli e agli
uomini, i quali la ricevono secondo una misura propria.

Ora, questa premessa gia da sola scioglie ogni obiezione relativa alla possibilita che le
perfezioni naturali e soprannaturali di una creatura, per quanto grandi, possano togliere
qualcosa a Dio o possano essere pensate come “parallele” a quelle divine. Nell'ordine
creato, al contrario, ogni perfezione naturale e soprannaturale, non puo far altro che

esprimere la grandezza e la liberalita di Dio, appunto perché ogni perfezione che in Dio


https://lanuovabq.it/it/maria-corredentrice-tutti-gli-errori-della-nota-vaticana

e presente in modo assoluto e totale e da lui partecipata alla creatura.

La gloria di Dio risuona dunque metafisicamente in tutta la creazione, e
nell'ordine della grazia in ogni angelo e uomo che hanno accolto la vita divina in sé. Il
capolavoro dei capolavori di Dio sta nel fatto che Egli non solo partecipi 'essere, le
perfezioni e la sua vita divina, ma anche la propria causalita; & questa una verita che si
vede chiaramente nell'ordine che Dio ha stabilito per la trasmissione della vita naturale,
dove il maschio e la femmina, 'uomo e la donna sono vere cause generative. Che Dio
abbia reso le sue creature capaci di questa causalita e il segno della sua onnipotenza e
del suo desiderio di nobilitare le sue creature, ciascuna nel proprio ordine, rendendole
capaci non solo di ricevere, ma anche di causare. Anche questa capacita di essere causa
di bene, a tutti i livelli, & ricevuta da Dio ed e anch’essa una manifestazione caratteristica
e superiore della sua gloria e della sua grandezza. Per essere piu semplici: € piu lodevole
un maestro che dai suoi discenti abbia saputo trarre dei maestri, piuttosto che un

maestro che abbia semplicemente comunicato la propria scienza.

Abbiamo detto che, nell'ordine della grazia, Dio partecipa e dunque causa delle
perfezioni secondo modalita e misure differenti; ma c'é di piu: egli manifesta la sua
bonta onnipotente facendo in modo che la creazione stessa partecipi della sua causalita,
anche nell'ordine soprannaturale. E cosi che la creazione materiale diviene segno
efficace della grazia in alcuni sacramenti, che degli uomini vengono associati al
sacerdozio di Cristo per dispensare la parola e i sacramenti, che i cristiani possono
meritare per sé e per altri numerose grazie. Dio dunque non solo partecipa la sua vita
divina e ogni grazia, ma associa a Sé delle creature perché partecipino della sua
causalita soprannaturale. Si tratta dunque di una vera causalita, ma di una causalita

partecipata e partecipata secondo la misura stabilita da Dio.

Tutta la questione legata alla cooperazione di Maria Santissima alla Redenzione
oggettiva e soggettiva, ossia alla sua partecipazione nell'acquisto dei frutti della
Redenzione (corredenzione) e alla loro dispensazione (mediazione), si puo cogliere
appieno solo alla luce di un'adeguata comprensione dei principi di partecipazione e
causalita. Affermare, come una sana teologia e il Magistero dei papi hanno sempre
fatto, che Maria ha partecipato in modo attivo e immediato alla Redenzione operata dal
Figlio e partecipa alla sua distribuzione delle grazie, equivale a dire che il Figlio ha
partecipato alla Madre la sua causalita redentiva; non solo I'ha redenta in quel modo
unico che confessiamo nel dogma dell'lmmacolata Concezione, ma ha anche condiviso
con lei la vis redentiva, associandola a Sé. Proprio in forza del principio di

partecipazione, tutta I'opera corredentrice e mediatrice di Maria non puo che essere



radicata in Cristo, dipendere da Cristo e glorificare Cristo. Ecco perché il titolo di
corredentrice risalta come particolarmente adeguato, perché il prefisso esprime che la
sua capacita redentiva é si in lei, ma non da lei, bensi & partecipata; che la sua causalita
nella Redenzione e reale, ma, essendo partecipata, € secondaria, ossia dipende

radicalmente dalla causa primaria, che e Cristo.

Nell'ottica della partecipazione, qualsiasi rischio di pensare ad una redentrice
parallela a Cristo semplicemente si scioglie come la neve al sole. E altresi opportuno
cogliere la convenienza sotto questo aspetto di questa scelta della Trinita di unire una
creatura all'opera redentrice del Figlio incarnato. Nella visione dell'ordine della grazia
come di una cascata di perfezioni partecipate (analogamente all'ordine naturale),
secondo gradi differenti, se Maria non fosse stata voluta cosi, potremmo dire che
mancherebbe un grado di perfezione massima nel mondo delle persone umane. Perché
Cristo ha si nobilitato 'umanita unendola ipostaticamente alla sua divinita, cosi che non
si possa pensare nulla di piu elevato per essa; ma resta pur sempre vero che in Cristo
non abbiamo una persona umana, perché la natura umana e assunta dalla Persona del
Verbo. E dunque conveniente e fonte di gratitudine e meraviglia che Dio abbia deciso di
nobilitare ulteriormente la natura umana in una persona “solamente” umana, quella di

Maria Santissima, partecipandole la sua causalita redentiva.

E questo il respiro ampio da cogliere e comunicare allorché ci si accosta al mistero
della corredenzione e mediazione di Maria. In questa prospettiva, si abbandonano
definitivamente le strettezze di una teologia asserragliata in modo simil protestante sul
principio del “solus Christus”, 1a quale non si avvede che é proprio una delle grandezze di
Cristo di aver partecipato a sua Madre la sua causalita redentiva. Ancora una volta la
Chiesa sapra uscire dalla stretta di un aut-aut (o Cristo o Maria), per aprire l'orizzonte di

un et-et che magnifichera il Signore per le grandi cose fatte nella Vergine Maria.



