BUSSOLA(?)

-

“"Bisogna ripensare il modo di distribuire la

IL CARDINAL SARAH

comunione”

22_02_2018

ez

o _‘
T l ’ B o
J i | )



https://www.brujulacotidiana.com/it/documenti
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/robert-sarah-1
/it/robert-sarah-1
/it/robert-sarah-1

Pubblichiamo con il consenso dell’editore Cantagalli e dell'autore, la prefazione al libro in
uscita oggi di don Federico Bortoli La distribuzione della comunione sulla mano. Profili
storici, giuridici e pastorali scritta dal Prefetto della Congregazione per il Culto divino e la

disciplina dei sacramenti, Cardinale Robert Sarah.

*k*

La Provvidenza, che dispone sapientemente e soavemente tutte le cose, ci offre la
lettura del libro La distribuzione della Comunione sulla mano, di don Federico Bortoli,
proprio dopo aver celebrato il centenario delle apparizioni di Fatima. Prima
dell'apparizione della Vergine Maria, nella primavera del 1916, 'Angelo della Pace
apparve a Lucia, Giacinta e Francesco, e disse loro: «Non abbiate paura, io sono I'Angelo
della Pace. Pregate con me». L'’Angelo s'inginocchio a terra e tocco con la fronte il suolo.
Allora, posseduti da una forza soprannaturale, i bambini lo imitarono e ripeterono dopo
I'’Angelo questa preghiera: «Mio Dio io credo, adoro, spero e Ti amo, ti chiedo perdono per
tutti quelli che non credono, non adorano, non sperano e non Ti amano». Poi 'Angelo spari.
Nella primavera del 1916, alla terza apparizione dell’Angelo, i bambini si resero conto

che 'Angelo, sempre lo stesso, teneva nella sua mano sinistra un calice, sul quale era

R :':. V.5 la quell'ostia nel calice. Lasciando il
E $ | bambini, si prostro a terra,

ita, Padre, Figlio e Spirito Santo: Ti
Sangue, Anima e Divinita di Gesu
yazione degli oltraggi, dei sacrilegi e

i meriti infiniti del suo Sacratissimo
ia, Ti chiedo la conversione dei poveri
b sue mani il calice e l'ostia, diede la
e Francesco, che rimasero in

e il Sangue di Gesu Cristo,

orribilmente oltraggiato dagli uomini ingrati. Riparate i loro crimini e consolate il vostro Dio».
L'Angelo si prostrd nuovamente a terra ripetendo con Lucia, Giacinta e Francesco ancora

tre volte la stessa preghiera.

L'Angelo della Pace, quindi ci indica come noi dobbiamo comunicare al Corpo e al
Sangue di Gesu Cristo. La preghiera di riparazione dettata dall’Angelo, purtroppo, &
tutt'altro che obsoleta. Ma quali sono gli oltraggi che Gesu riceve nell'Ostia santa, per i
quali bisogna riparare? In primo luogo sono gli oltraggi contro il Sacramento stesso: le
orribili profanazioni, di cui alcuni ex-satanisti convertiti hanno dato notizia e

raccapricciante descrizione; oltraggi sono anche le Comunioni sacrileghe, ricevute non in



grazia di Dio, o non professando la fede cattolica (mi riferisco a certe forme della
cosiddetta ‘intercomunione’). In secondo luogo costituisce oltraggio a Nostro Signore
tutto cid che potrebbe impedire la fruttuosita del Sacramento, soprattutto gli errori
seminati nelle menti dei fedeli perché non credano piu nell’Eucaristia. Le terribili
profanazioni che si svolgono nelle cosiddette ‘messe nere’ non feriscono direttamente

Colui che nell'Ostia ¢ oltraggiato, terminando solo sugli accidenti del pane e del vino.

Certo, Gesu soffre per le anime dei profanatori, per i quali ha versato quel Sangue
che essi cosi miseramente e crudelmente disprezzano. Ma Gesu soffre di piu quando lo
straordinario dono della sua divino-umana Presenza eucaristica non puo portare i
potenziali effetti nelle anime dei credenti. E allora si capisce come il piu insidioso attacco
diabolico consista nel cercare di spegnere la fede nell’Eucaristia, seminando errori e
favorendo un modo non confacente di riceverla; davvero la guerra tra Michele e i suoi
Angeli da una parte, e lucifero dall'altra, continua nel cuore dei fedeli: il bersaglio di
satana e il Sacrificio della Messa e la Presenza reale di Gesu nell'Ostia consacrata.
Questo tentativo di rapina segue a sua volta due binari: il primo é la riduzione del
concetto di ‘presenza reale’. Molti teologi non cessano di dileggiare o di snobbare -
nonostante i continui richiami del Magistero - il termine ‘transustanziazione’. Bene ha
fatto dunque don Bortoli a comporre un'ampia introduzione storica sulla genuina fede
della Chiesa nelle parole “questo & il mio corpo... questo & il mio sangue...”: un semplice
‘e, che perd rivela tutto 'amore di Cristo, il suo desiderio ardente di voler stare
fisicamente vicino a noi cosi come e stato vicino alla Madonna, a san Giuseppe, ai
discepoli, alla folla da sfamare, ai discepoli di Emmaus... | buoni dottori e il magistero
della Chiesa hanno trovato nella parola ‘transustanziazione’ un bastione inespugnabile
dalle eresie, e, nel contempo, il termine piu confacente per indicare 'amore realissimo -
‘'sostanzioso’ appunto - presente nelle sacre specie, indipendentemente dalle

disposizioni dell'uomo e dal suo pensiero.

Il principio di immanenza - cioe I'errore filosofico per cui non € piu il pensiero che si
deve adeguare al reale, ma il reale viene inquadrato e stabilito dal pensiero - ha cercato
di inquinare anche la dottrina Eucaristica: la presenza reale oggettiva (= 'Amore senza
condizioni) viene relativizzata in funzione di qualcuno che comprende il segno
(transfinalizzazione) o di qualcuno che ne e nutrito (transignificazione). Il beato Paolo VI
e dovuto intervenire con I'Enciclica Mysterium fidei, proprio per spiegare come questi
concetti non esprimono adeguatamente il mistero dell’Eucaristia. No! Nel Santissimo
Sacramento 'Amore c’'e, anche se nessuno lo riama, anche se nessuno lo capisce, anche
se nessuno se ne nutre, anche se nessuno lo pensa. E Ii, come roccia che zampilla nel

deserto: adora, ringrazia, chiede perdono per 'uomo e invoca tutte le grazie a lui



necessarie, assolutamente in modo indipendente dal di lui pensiero -; e tutto questo
perché 'uomo stesso alla fine creda e si arrenda a questo Amore: «Credidimus caritatil»
(1 Gv 4,16).

Vediamo ora come la fede nella presenza reale puo influenzare il modo di ricevere
la Comunione, e viceversa. Ricevere la Comunione sulla mano comporta indubbiamente
una grande dispersione di frammenti; al contrario, I'attenzione alle piu piccole bricioline,
la cura nel purificare i vasi sacri, non toccare I'Ostia con le mani sudate, diventano
professioni di fede nella presenza reale di Gesu, anche nelle parti piu piccole delle
specie consacrate: se Gesu ¢ la sostanza del Pane Eucaristico, e se le dimensioni dei
frammenti sono accidenti soltanto del pane, ha poca importanza quanto un pezzo di
Ostia sia grande o piccolo! La sostanza & la medesima! E Lui! Al contrario, la
disattenzione ai frammenti fa perdere di vista il dogma: pian piano potrebbe prevalere il
pensiero: “Se anche il parroco non fa attenzione ai frammenti, se amministra la
Comunione in modo che i frammenti possano essere dispersi, allora vuol dire che in essi

"

non c'e Gesu, oppure c'e fino a un certo punto”.

Il secondo binario su cui si snoda I'attacco contro I’'Eucaristia ¢ il tentativo di

togliere dal cuore dei fedeli il senso d

e il Culto Divino, gia nel 1980, con I'lsf]
crescente perdita di senso del sacro
non si e arrestata. Certamente il Sign
provvidenza: la vita naturale, I'aria ch
tante cose ma, c'e un amore peril qu
della sua natura divina: questo amor¢
tutti gli altri amori. Se fraintendiamo z

opportune distinzioni, rischiamo di ca

e

tutto e grazia, niente e grazia: se non
provvidenziale), non esiste neanche il secondo (I'ordine soprannaturale e la grazia). E
bisogna che questo sia ben chiaro: oltre la Provvidenza, '@ un amore di Dio non

comune, speciale, dilectio specialis. E questa dilectio specialis € contenuta nell'Eucaristia.

Per questo san Tommaso d'Aquino inizia il suo trattato sull’'Eucaristia mostrando cio
che e peculiare di questo sacramento: se gli altri sacramenti sono «segni di cosa sacra in
quanto santificano 'uomo» (Summa Theologiae, 111, q. 60, a. 2, ¢), qui c'€ il Sacro non solo
significato, ma sostanzialmente presente: «Questa ¢ la differenza tra I'Eucaristia e gli
altri sacramenti aventi materia sensibile: che I'Eucaristia contiene qualcosa di sacro in

senso assoluto, cioe il Cristo stesso» (Summa Theologiae, 11l, . 73, a. 1, ad 3). L'Eucaristia



e sacra, perché contiene il sacro per eccellenza, il tre volte santo, quel Dio che é carita, il
piu sacro e santo degli amori; non per nulla I'Eucaristia e il Sacramentum caritatis. Avere

il senso del sacro vuol dire percepire questa presenza speciale.

Mentre il termine ‘transustanziazione’ ci indica la realta della presenza, il senso
del sacro ce ne fa intravedere I'assoluta peculiarita e santita. Che disgrazia sarebbe
perdere il senso del sacro proprio in cid che e piu sacro! E come e possibile? Ricevendo il
cibo speciale allo stesso modo di un cibo ordinario. Sarebbe gnosticimo pensare di
poter distaccare la fede delluomo dai segni esterni sensibili, che devono essere invece
coerenti con cio che significano, perché 'uomo giunge alla percezione delle realta
invisibili, ordinariamente, solo attraverso segni concreti, passando dal noto all'ignoto,
come evidenzia il Dottore Angelico (cfr. Summa Theologiae, lll, g. 60, a. 2, ¢). Il Concilio
Vaticano Il, nella Sacrosanctum Concilium, ricorda quanto siano importanti i gesti, gli
atteggiamenti del corpo, i segni esterni e il loro grande valore pedagogico (cfr. SC, 30,
33). Quindi, alla presenza reale di un amore speciale (dilectio specialis), si addice un culto
speciale, una lode speciale, thema laudis specialis (sequenza Lauda Sion) e un modo di

riceverlo speciale: non come un pane comune.

San Pio X, per ammettere i bambini alla prima Comunione, richiedeva non che
sapessero spiegare ‘sostanza’ e ‘accidenti’, ma che ritenessero il pane eucaristico diverso
dal pane comune (cfr. Decreto Quam singulari, 7 agosto 1910); questa & la prima
nozione, la condizione sine qua non, il primo seme che poi si potra sviluppare in una
comprensione maggiore (il balbettio della teologia in attesa di contemplare Gesu non
piu velato); se un bambino riceve il Pane Eucaristico nello stesso modo in cui riceve una
caramella dalla mamma, quale senso del sacro potra avere? Il Signore stesso ci chiede di
coltivare il senso del sacro: dice il profeta Malachia: «Se io sono padre, dov'é 'onore che
mi spetta? Se sono il padrone, dov'é il timore di me? Dice il Signore degli eserciti a voi,
sacerdoti, che disprezzate il mio nome» (Ml 1,6). Questa richiesta divina tuttavia € solo
ed esclusivamente al servizio del'uomo: «Tu non hai bisogno della nostra lode, ma per
un dono del tuo amore ci chiami a renderti grazie; i nostri inni di benedizione non
accrescono la tua grandezza, ma ci ottengono la grazia che ci salva» (Prefazio comune

IV), e ci aiutano a ritenere credibili i misteri della fede.

La liturgia e fatta da molti piccoli riti e gesti - ognuno di essi € capace di esprimere
questi atteggiamenti carichi di amore, di rispetto filiale e di adorazione verso Dio.
Proprio per questo € opportuno promuovere la bellezza, 'appropriatezza e il valore
pastorale di una pratica sviluppata durante la lunga vita e tradizione della Chiesa, cioe

I'atto di ricevere la Santa Comunione sulla lingua e in ginocchio.



alta espressione del suo amore

@ hio davanti a Dio. Gesu stesso ha
allontano da loro quasi un tiro di
r calicem istum a me; verumtamen
na da me questo calice! Tuttavia

. 14,35-36; Mt 26,38-39). La liturgia
lo immolato, ci si prostri: «Poi vidi
viventi e dai vegliardi un Agnello,
simbolo dei sette spiriti di Dio
mandati su tutta la terra. E I'Agnello giunse e prese il libro dalla destra di Colui che era
seduto sul trono. E quando I'ebbe preso, i quattro esseri viventi e i ventiquattro vegliardi
si prostrarono davanti all'Agnello, avendo ciascuno un’arpa e coppe d'oro colme di

profumi, che sono le preghiere dei santi» (Ap 5,6-8).

A tal proposito vorrei proporre I'esempio di due grandi santi dei nostri tempi: san

vita di Karol Wojtyta é stata segnata

hrebbe da dire molto e molto é stato
i ultimi anni del suo ministero

he lo condusse progressivamente
quasi totale. Ma, malgrado fosse

a malattia, quasi inchiodato con
dersi al cospetto del Santissimo

e ed affetto quelle immagini di
emato, ma sempre in ginocchio
pssione del Corpus Domini da San
Giovanni in Laterano alla Basilica di Santa Maria Maggiore? Il Papa ammalatissimo si &
sempre imposto di inginocchiarsi davanti al Santissimo. Era incapace di inginocchiarsi e
alzarsi da solo. Aveva bisogno di altri per piegare le ginocchia e poi alzarsi. Fino ai suoi
ultimi giorni, ha voluto darci una grande testimonianza di riverenza al Santissimo
Sacramento. Perché siamo cosi orgogliosi ed insensibili ai segni che Dio stesso ci offre
per la nostra crescita spirituale e la nostra intima relazione con Lui? Perché non ci
inginocchiamo per ricevere la santa Comunione sull'esempio dei santi? E veramente
troppo umiliante prostrarsi e stare in ginocchio davanti al Signore Gesu Cristo? Eppure,
«Egli, pur essendo nella condizione di Dio, [...] umilio se stesso facendosi obbediente

fino alla morte e ad una morte di Croce» (Fil 2, 6-8).

Santa Madre Teresa di Calcutta, religiosa eccezionale che nessuno oserebbe trattare



da tradizionalista, fondamentalista o estremista, la cui fede, santita e dono totale di sé a
Dio e ai poveri sono da tutti noti, aveva un rispetto ed un culto assoluto verso il Corpo

divino di Gesu Cristo. Certamente, ell

corpi deteriorati e sofferenti dei piu gt
rispettosa venerazione, Madre Teresd,
Cristo; piuttosto ella lo adorava e lo ¢
tempo in ginocchio e prostrata dava
Comunione nella sua bocca, come u

dal suo Dio.

conoscenza, tutte le sue sorelle ricevevano la Comunione soltanto sulla lingua. Non e
questa 'esortazione che Dio stesso rivolge a noi: «Sono io il Signore tuo Dio, che ti ho fatto

uscire dal paese d’Egitto; apri la tua bocca, la voglio riempire»? (Ps 81,11).

Perché ci ostiniamo a comunicare in piedi e sulla mano? Perché questo
atteggiamento di mancanza di sottomissione ai segni di Dio? Che nessun sacerdote osi
pretendere di imporre la propria autorita su questa questione rifiutando o maltrattando
coloro che desiderano ricevere la Comunione in ginocchio e sulla lingua: veniamo come i
bambini e riceviamo umilmente in ginocchio e sulla lingua il Corpo di Cristo. | santi ci

danno I'esempio. Loro sono i modelli da imitare che Dio ci offre!

Ma come é potuta diventare cosi comune la prassi di ricevere I'Eucaristia sulla
mano? La risposta ci viene data, supportata da una documentazione finora inedita,
straordinaria per qualita e mole, da don Bortoli. Si e trattato di un processo tutt'altro che
limpido, una transizione da quanto concedeva listruzione Memoriale Domini al modo
oggi cosi diffuso: si era concesso - solo alle conferenze episcopali dei paesi dove la
prassi fosse gia stata abusivamente introdotta - di chiedere un indulto per potere
distribuire la Comunione in mano; e cid solo dove fosse impossibile, e con danno del
principio di autorita, tornare al modo corretto di ricevere I'Eucaristia. Purtroppo, come
per la lingua latina, come per una riforma liturgica che avrebbe dovuto essere
omogenea con i riti precedenti, una concessione particolare e divenuta il grimaldello per
forzare e svuotare la cassaforte dei tesori liturgici della Chiesa. Il Signore conduce il
giusto per ‘vie dritte’ (cfr. Sap 10,10), non per sotterfugi; quindi, oltre alle motivazioni
teologiche mostrate sopra, anche il modo con cui si € diffusa la prassi della Comunione

sulla mano appare essersi imposto non secondo le vie di Dio.

Possa questo libro incoraggiare quei sacerdoti e quei fedeli che, mossi anche



dall'esempio di Benedetto XVI - che negli ultimi anni del suo pontificato volle distribuire
I'Eucaristia in bocca e in ginocchio - desiderano amministrare o ricevere I'Eucaristia in
quest'ultimo modo, ben piu confacente al Sacramento stesso. Mi auguro ci possa essere
una riscoperta e una promozione della bellezza e del valore pastorale di questa
modalita. Secondo la mia opinione e il mio giudizio, questa € una questione importante
su cui la Chiesa di oggi deve riflettere. Questo & un ulteriore atto di adorazione e

. Mi fa molto piacere vedere tanti

riverentemente in ginocchio e sulla
nsamento generale sul modo di

o di questa prefazione, abbiamo
oraggiati nell'attesa del sicuro

bra anche la verita sulla liturgia.

Disciplina dei Sacramenti



