LA NUOVA

BUSSOLA(?)QUOTIDIA

Direttore Riccardo Cascioli

IL DIBATTITO SU AL

“Attenuanti in fuori gioco, il matrimonio non é

una morale”

11_03_2018

Luisella
Scrosati

Don Giulio Meiattini € monaco delllAbbazia benedettina Madonna della Scala di Noci

(Bari) con dottorato in teologia fondamentale presso la Pontificia Universita Gregoriana.

Insegna al Pontificio Ateneo Sant’Anselmo, nella specializzazione di Teologia


https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

Sacramentaria e nella Facolta Teologica Pugliese nella specializzazione di antropologia
teologica. Di recente é intervenuto, proprio su La Nuova BQ, sull'iniziativa di don
Gianluca Carrega di organizzare ritiri per promuovere la fedelta tra “coppie”
omosessuali. Lo scorso mese e uscita, per le edizioni Lindau, la sua ultima pubblicazione

Amoris Laetitia? | sacramenti ridotti a morale, sulla quale lo abbiamo intervistato.

Nel suo libro, fresco di stampa, Amoris Laetitia? | sacramenti ridotti a morale

, lei afferma che la debolezza dell'impianto di Amoris Laetitia (AL) & la sua
univoca direzionalita che va dalla morale al sacramento, invece che dal
sacramento alla morale (come sarebbe giusto), e si esaurisce nella triade
norma - attenuanti - imputabilita. Puo spiegare in modo semplice questa
affermazione?

Il ragionamento di AL € questo: esiste una norma, ci sono delle attenuanti che riducono
la nostra responsabilita nel violare quella norma, percio il tale peccato non &
pienamente imputabile; se qualcosa non e pienamente o per nulla imputabile, e dunque
nonostante la materia grave non costituisce peccato mortale, viene aperta la strada

verso la possibilita di ricevere i sacramenti.

Perché questo ragionamento non funziona?

Non funziona per tanti motivi. Innazitutto la valutazione morale di una condotta di vita
non puo attuarsi solo dal punto di vista dell'imputabilita soggettiva. Inoltre, il
matrimonio in quanto sacramento possiede un carattere pubblico ed ecclesiale, percio
la violazione notoria del vincolo matrimoniale, che si fa condizione di vita permanente,
richiede una prassi penitenziale corrispondente, che non trascuri questa valenza
comunitaria. Questo vale per ogni peccato che sia appunto pubblico. Una situazione di
peccato, in generale, non puo essere perdonata se perdura senza pentimento e
impegno di cambiamento; a fortiori, un peccato pubblico non puo ottenere I'assoluzione
semplicemente in foro interno, mentre la condizione di peccato notorio rimane invariata
sotto gli occhi di tutti. Il confessore, in queste situazioni, non puo rimettere i peccati

dispensando il penitente da segni visibili e riconoscibili di conversione.

Entriamo in particolare nella questione dei “divorziati risposati”.

L'etica matrimoniale si fonda su un atto ecclesiale, la celebrazione del matrimonio, che &
ostensivo della realta dell'unione tra Cristo e la Chiesa. Se questo carattere testimoniale
del matrimonio viene contraddetto da una condizione di vita non compatibile, & chiaro
che viene coinvolta non solo la coscienza personale, ma anche la dimensione
testimoniale di segno. Questa persona deve “spiegarsi”, in un certo senso, di fronte alla

comunita ecclesiale: come pubblica € la celebrazione del sacramento, cosi pubblica



dev'essere anche la “spiegazione” di una forma di vita contraria al sacramento celebrato.
Allora, se il matrimonio celebrato in realta non & valido, si percorrono le vie canoniche
per giungere alla dichiarazione di nullita da parte dell'autorita ecclesiale. Se invece il
matrimonio e valido, resta il fatto che tu, con la tua vita, contraddici oggettivamente
quello che hai promesso davanti all'altare. Com’é possibile mostrare di essere in
comunione con la Chiesa, nella forma dell’'Eucaristia, se si contraddice un altro
sacramento, il matrimonio, che deriva dall’'Eucaristia e che acquista tutto il suo senso
dall’Eucaristia? L'alleanza eucaristica, dove Cristo si unisce alla Chiesa, si riflette
nell'alleanza nuziale. Se si infrange questa, si lede anche la logica dell'alleanza

eucaristica.

Si tratta di una dimensione non solo morale, ma anzitutto sacramentale?

Esatto. La questione non € solamente: queste persone vivono in peccato mortale e
percio, comunicandosi, commettono sacrilegio. Oppure il suo opposto: queste persone
non sono in peccato mortale, a motivo delle attenuanti (come ipotizza AL), e allora
possono accedere alla comunione. In ambedue i casi si eccede per zelo di accertamento
della condizione morale del soggetto, in un ambito (quello della giustificazione
personale) in cui non puo aversi la completa certezza. Cio che dunque impedisce, in
primo luogo, ai separati o divorziati viventi in una nuova unione irregolare di partecipare
pienamente all'Eucaristia, € la dimensione simbolica della loro vita, che contraddice la

dimensione simbolica del sacramento.

Un aspetto che ha sempre fatto pensare, presente in AL ed in molto dibattito
successivo, e il conferimento di una specie di onniscienza al confessore ed allo
stesso penitente, i quali avrebbero una sorta di “termometro di imputabilita”.
Nel libro critico questo atteggiamento, che manca di discrezione. La posizione di chi
optava per la comunione spirituale aveva il pregio di mantenere questa discrezione,
perché riservava a Dio solo il potere di conoscere la condizione interiore effettiva delle
singole coscienze e di trovare, per cosi dire, eventuali spiragli nelle pieghe della
coscienza umana per comunicarsi in qualche modo per noi non conoscibile o non
accertabile (lasciando cosi anche una speranza per le persone escluse dall'accesso ai
sacramenti). Invece, spingersi ad affermare, come fa AL, che, nonostante una condotta
durevole e immutata in oggettivo contrasto con la morale evangelica, si pud dare
I'assoluzione, questo e sfidare la grazia divina. E' proprio il principio del discernimento,

tanto invocato, che avrebbe dovuto orientare su una pista diversa.

C'é un altra affermazione che lei sostiene nel suo libro e cioé che esiste in AL la
“tendenza a ridurre il peccato a semplice imputabilita”, come se il peccato non

fosse oggettivamente un male, per la persona e per il mondo, anche se la



persona non ne & pienamente consapevole...

Questo e vitale. E' come se chi ignora la norma ed ha una liberta limitata e condizionata,
per cui non vive secondo il comando evangelico, non ne avesse alcun danno oggettivo. A
questo punto, se la mancanza di avvertenza e consapevolezza e i condizionamenti della
liberta sono cosi “salvifici”, se lignoranza insomma e come l'ottavo sacramento, che ne
salva piu di tutti gli altri sette messi insieme - come talvolta si dice a mo’ di battuta -, Dio
rivelandosi e indicandoci la via da seguire ci avrebbe messo in grave difficolta. La “buona
novella” non sarebbe piu cosi tanto buona, perché ci avrebbe messo nella difficile
condizione di sapere cosa € bene e cosa € male, e di portarne percio tutta la
responsabilita. San Paolo, pero, nella lettera ai Romani, dice che la morte ha regnato nel
mondo, anche quando non cC'era la Legge, quando la Legge non era conosciuta e per
questo la trasgressione non era neppure imputabile. Dunque, il peccato con le sue
conseguenze dannose (la morte, qui intesa in senso soprattutto spirituale), non e
riducibile solo a un discorso di imputabilita, ma di oggettivita. Se bastasse l'ignoranza o
la non avvertenza per essere in grazia, allora perché annunciare il Vangelo e il Vangelo
della famiglia, in particolare? Non sarebbe meglio lasciare le persone nellignoranza e

sollevarle da ogni responsabilita?

Quello che lei afferma é una replica importante a quanti affermano che AL
abbia preferito I'etica della persona all’etica della legge. In realta & proprio la
legge ad essere un bene per la persona.

La persona non e un semplice dato di fatto; siamo persone, certo, ma anche lo
diventiamo, nella misura in cui la nostra esperienza, il nostro agire e personalizzante.
Quando c'e un agire spersonalizzante, o alienante, esso riduce il bene della persona. La
buona novella ci aiuta in questo processo, ci mette davanti il progetto di Dio, che & il fine
obiettivo nel cui raggiungimento consiste il nostro essere pienamente persona. La
norma consiste in questo: nellindicarci come diventare sempre piu persone. Il male &
sempre una privatio boni, come afferma Tommaso nel De malo (q. 2, a. 2), citato anche
da AL, ma purtroppo solo parzialmente. Il danno oggettivo - I'alienazione della persona
- resta anche senza I'imputabilita. Questo & chiaro in Veritatis Splendor, quando Giovanni
Paolo Il afferma che “il male commesso a causa di un’ignoranza invincibile o di un errore di
giudizio non colpevole pud non essere imputabile alla persona che lo compie, ma anche in tal
caso non cessa di essere un male, un disordine in relazione alla verita sul bene. Inoltre il bene
non riconosciuto non contribuisce alla crescita della persona che lo compie: esso non la
perfeziona e non giova a disporla al bene supremo” (n. 63). In AL questa dimensione

sparisce. Un'omissione spero “non imputabile”, ma comunque un’‘omissione dannosa.

AL arriva a dire che in una situazione oggettiva di peccato si puo addirittura

crescere nella grazia di Dio...



Se quanto appena citato da Veritatis splendor € vero, allora I'affermazione & insostenibile:
“Un bene non riconosciuto non contribuisce alla crescita della persona”. Come anche
I'asserzione che in certi casi Dio possa perfino “chiedere” di compiere un male oggettivo,
perché, in un dato momento, € I'unica cosa che si puo offrire generosamente a Lui (n.
303). Qui ha ragione Seifert: se il senso di quell'espressione presente in AL & questo, e
non vedo quale altro potrebbe essere, allora crolla 'intera morale cristiana. In fondo
questa affermazione contiene i presupposti di un pensiero neognostico che altre volte il
papa (e piu recentemente la Congregazione per Dottrina della Fede) dice giustamente di
voler respingere. Perché se Dio chiede positivamente il male, si pone in Dio stesso la
dimensione dellombra”, del negativo. Se pu0 essere Dio a chiedere cio che & male, in
certe condizioni concrete, perché e quello che in quel momento la persona puo fare,
allora sarebbe proprio AL a creare uno spiraglio a una certa forma di neognosticismo,

ben presente in certe correnti culturali.

Nel suo libro parla della liturgia e dei sacramenti come riconciliazione delle
classiche antitesi della modernita: soggetto e oggetto, interiorita ed
esteriorita, antropologia e teologia.

Questa capacita di riconnettere le polarita menzionate & una caratteristica che viene
oggi riconosciuta, da varie correnti di ricerca antropologica, alla dimensione rituale, che
é la forma in cui si danno la liturgia e i sacramenti. Il rito mantiene insieme l'individuo e
la comunita, l'interiorita e la sua espressione esteriore, 'elemento umano e il divino. E' la
forma rituale che li tiene profondamente legati, intrecciati, senza confonderli. La
dimenticanza del rito, soprattutto nella cultura moderna, ha fortemente contribuito al
crearsi delle dicotomie o delle tensioni di cui lei ha detto. AL, puntando tutto sul
discernimento della coscienza e obliando I'aspetto rituale-sacramentale, resta
prigioniera dei presupposti soggettivi della modernita. Pué sembrare un’apertura
coraggiosa, in realta culturalmente € un passo indietro, verso il mondo del soggetto

moderno, al quale oggi si cerca da piu parti di sostituire l'intersoggettivita.

La grande crisi liturgica allora non é cosi lontana da queste problematiche
relative all’'etica matrimoniale. Spesso ci si rende conto di queste ultime, dei
problemi morali, ma non si riesce a capire che c’'é una radice liturgica di questi
problemi. Lei giustamente nel suo libro dice che la liturgia da fons et culmen

e diventata un’appendice della vita cristiana, e questo lo si vede chiaramente
in AL, nel suo orizzonte esclusivamente etico, che ha obliato quello
sacramentale.

E’ la liturgia che pu0 aiutarci a riequilibrare la deriva soggettivistica della modernita (e

I'individualismo narcisista post-moderno), perché al centro della liturgia c'e certamente



Dio e la sua azione oggettiva e trascendente, ma mediante atti posti dall'uomo. Il
soggetto e rispettato e attivo, ma viene assunto dal Mistero divino operante, come la
natura umana di Cristo da espressione alla Persona del Verbo e al tempo stesso viene
assunta da essa. C'é una asimmetria, che si da nel sacramento fondamentale che & Gesu
Cristo e che viene ripresa nella struttura sacramentale. Se si mette mano - cioé si
manomette - alla questione del rapporto tra antropologia e teologia, cosi come si da nel
sacramento fondamentale che € Gesu Cristo, e non si rispetta questa asimmetria tra
azione di Dio e azione delluomo, allora si scombina tutto. Per questo, impostare le
questioni morali a prescindere dalla natura e struttura dei sacramenti, significa ledere

qualcosa di fondamentale nella stessa forma della rivelazione.

E' chiaro che se pero la liturgia viene vissuta in senso soggettivistico, per cui si
scelgono i testi, i gesti, i canti che piacciono, etc., va da sé che ci siano delle
ricadute anche in ambito etico.

Esattamente. Il bisogno personale o i gusti del gruppo particolare, prevalgono sulle

esigenze oggettive e integralmente ecclesiali del rito. Si ripete lo stesso tipo di schema.



Lei dedica un capitolo a questo “rimprovero” che il Papa presenta in AL:
“Abbiamo presentato un ideale teologico del matrimonio troppo astratto...
lontano dalla situazione concreta e dalle effettive possibilita delle famiglie
come sono” (n. 36).

Il problema & che sembra che sia AL a cadere nell'astrattismo. AL vuole evitare il pericolo
di imporre delle norme astratte, che nella loro universalita soffocherebbero la persona
nella sua singolarita. Muovendo questo tipo di obiezione, si parte dell'assunto che
I'indissolubilita del matrimonio sia una norma astratta, un ideale. Il che non & vero.
L'indissolubilita non € una norma astratta, che qualche parlamento ha escogitato. Essa
esiste invece nel momento in cui un uomo e una donna stipulano un’alleanza: con quel
loro gesto, in cui Dio stesso agisce unendoli reciprocamente, cambia la loro relazione. La
celebrazione del matrimonio € un atto divino-umano che muta la condizione degli sposi
e quindi mutano anche tutte le esigenze etiche implicate in questa nuova relazione.
L'etica dell'indissolubilita nasce da un sacramento celebrato qui ed ora, e percio non &
un’etica della norma astratta, ma dell'atto concreto celebrativo che inaugura una realta
concreta nuova. Il supporto di questa parte di AL € un documento della Commissione
Teologica Internazionale, dedicato alla legge naturale. Ma qui si tratta invece della legge
evangelica relativa al sacramento del matrimonio, come duemila anni di riflessione
magisteriale e teologica I'hanno intesa, e non della sola etica naturale. Non si possono
sovrimporre i criteri della legge naturale alla legge evangelica: questo & un grave errore

di carattere teologico ed epistemologico.

Verso la fine del suo libro lei mette in evidenza che i problemi del matrimonio
affondano le loro radici nella crisi ben piu vasta dell'iniziazione cristiana.
L'andazzo comune é questo: I'importante é che ricevano i sacramenti, poi si
vedra...

Sembra che non ci sia nemmeno la consapevolezza della gravita del fenomeno del
fallimento dell'iniziazione cristiana. Ammettiamo alla confermazione dei ragazzi che al
90-95% sappiamo con certezza che se ne andranno. L'unzione della cresima & diventata
la nuova “estrema unzione”. Bisognerebbe cambiare le parole della formula
sacramentale della confermazione: “Parti, anima cristiana, da questa Chiesa!”. Questo e
grave, perché significa che noi non abbiamo piu nessuna stima dei nostri sacramenti;
non abbiamo piu consapevolezza che essi siano il tesoro piu prezioso che la Chiesa ha,
se si amministrano i sacramenti con tanta facilita a chiunque si presenti. Compreso il
battesimo! In alcuni casi, si amministra il battesimo a bambini, senza che si verifichi la
minima garanzia di un'educazione cristiana da parte dei genitori. Non si tratta

naturalmente di rifiutare il battesimo, ma in alcuni casi di differirlo, cercando di creare le



condizioni familiari di una educazione cristiana del bambino, almeno le condizioni
minime. Oggi sembra che nella Chiesa non ci sia piu differenza tra I'essere cristiani o no:

si entra e si esce, non si sa piu dove sia la soglia.

L"iniziazione” al matrimonio non gode di miglior salute.

Diciamo che non esiste quasi per nulla una “iniziazione al matrimonio”. Se un parroco si
azzarda ad alzare un po’ I'asticella, perde il “cliente, perché ci sono “botteghe” vicino alla
sua che offrono a prezzi piu convenienti la stessa merce... Anziché approntare una
chiesa come ospedale da campo, per i casi di emergenza, bisogna ragionare come
ragiona la medicina moderna: fare opera di prevenzione. Altrimenti il pronto soccorso
sara sempre piu intasato. Bisogna rendersi conto che i matrimoni celebrati in chiesa non
sono piu (nella maggior parte dei casi) dei matrimoni tra cristiani. E' su questo punto che
mi sarei aspettato si concentrasse 'attenzione, dopo ben due sinodi sulla famiglia,
perché questo é il vero punto debole della cosiddetta pastorale familiare e del

matrimonio.



