
La questione

Aborto in Costituzione, l’autodistruzione del

costituzionalismo

VITA E BIOETICA 17_10_2025

Daniele 

Trabucco

L’iniziativa del Governo Sánchez di introdurre un nuovo comma (il 4) nell'art. 43 della

Costituzione del Regno di Spagna del 1978, volto a sancire esplicitamente il diritto

all’«interruzione volontaria della gravidanza» come espressione del diritto alla salute

https://www.brujulacotidiana.com/it/vita-e-bioetica
/it/daniele-trabucco
/it/daniele-trabucco


sessuale e riproduttiva, rappresenta un atto di rottura dell’ordine costituzionale e

dell’architettura razionale che lo sorregge. L’idea di incorporare un simile principio

all’interno del Titolo I, che regola i diritti e i doveri fondamentali, costituisce un tentativo

di sovvertire il significato stesso della Costituzione, trasformandola da garanzia della vita

e della dignità della persona in strumento di autodeterminazione illimitata e di potere

sul vivente. Il Testo fondamentale spagnolo contiene, nell'art. 15, una formulazione

limpida e inequivocabile: «Todos tienen derecho a la vida» (Tutti hanno diritto alla vita).

Questo principio non è né programmatico, né contingente: esso enuncia una verità

giuridica e antropologica essenziale, ovvero che la vita costituisce il presupposto di ogni

altro diritto. Essa non è un bene disponibile, poiché precede la libertà e ne fonda la

possibilità.

Inserire accanto a questo precetto una disposizione che riconosca un diritto a

sopprimere la vita nascente significherebbe rovesciare la gerarchia dei beni

costituzionali, elevando la libertà individuale al rango di potere sovrano, sciolto da ogni

limite ontologico e da ogni ordine assiologico. La conseguenza sarebbe la frattura del

sistema, la perdita della coerenza interna tra i diritti fondamentali e la dissoluzione del

loro fondamento unitario nella dignità della persona. La proposta governativa non si

limita a tollerare l’aborto entro determinati limiti di depenalizzazione (il che è già

gravissimo), come avviene nell’attuale assetto legislativo riconosciuto dalla

giurisprudenza costituzionale; essa pretende di trasformare un’eccezione in principio, di

convertire una zona di non punibilità in un diritto soggettivo perfetto, esigibile e

garantito dallo Stato. In tal modo, il potere pubblico sarebbe chiamato non solo a non

reprimere, ma a cooperare positivamente all’eliminazione di un bene che la stessa

Costituzione riconosce come meritevole di tutela. Si tratterebbe di una mutazione

genetica del diritto costituzionale, poiché l’ordinamento si troverebbe a proteggere

giuridicamente l’atto di negazione di uno dei suoi presupposti logici: la vita come

fondamento del diritto. In tale prospettiva, la libertà individuale viene disancorata dalla

verità del bene e trasformata in potere costituente permanente. Il diritto si riduce a

proiezione normativa della volontà politica, e la Costituzione perde la sua natura di

limite, divenendo la carta di legittimazione di ogni arbitrio democratico.

Il costituzionalismo, nato per contenere la forza e subordinare il potere alla giustizia,

si autodistrugge nel momento in cui eleva a diritto la facoltà di negare la vita altrui. Il

diritto, privato del suo ancoraggio razionale, si riduce a volontà di potenza

istituzionalizzata. La dignità della persona, invocata come fondamento di questa

proposta, subisce una radicale distorsione concettuale. Essa cessa di essere ciò che è, la

qualità intrinseca dell’essere umano in quanto tale, e diviene una costruzione derivata



dall’autonomia, un attributo riconosciuto solo a chi è in grado di esercitare libertà di

scelta. Tale impostazione, lungi dall’estendere la dignità, la nega alla radice, poiché la

condiziona alla volontà. La vita del concepito non sarebbe più tutelata in quanto realtà

umana, ma subordinata al consenso di chi la porta in sé. In questo modo, il diritto cessa

di riconoscere il valore dell’essere per piegarsi al dominio del volere. Il costituzionalismo

moderno, nel suo nucleo originario, presuppone un ordine di giustizia che precede e

misura la volontà legislativa. Quando la Costituzione si emancipa da questo ordine

(questo, però, è la conseguenza della modernità giuridica), quando non si riconosce più

vincolata da un criterio di verità circa ciò che è giusto, allora essa si trasforma in pura

forma procedurale del potere.

La proposta di inserire in Costituzione il diritto all’aborto è espressione di questo

processo di secolarizzazione radicale del diritto, in cui la forma giuridica sopravvive alla

sostanza morale. Ciò che viene proclamato diritto non è più ciò che è conforme al bene

dell’uomo, ma ciò che la maggioranza momentanea decide di tutelare. In questa deriva,

la Costituzione smette di essere una norma superiore perché perde il suo fondamento

assiologico. La sua forza non deriva più da un contenuto oggettivo di giustizia, ma dalla

mera efficacia della decisione. L’ordinamento cessa di essere giuridico nel senso forte

del termine, poiché la giuridicità è la forma della giustizia, non della volontà. Una

Costituzione che garantisca la soppressione della vita innocente non limita il potere,

bensì lo assolutizza, poiché concede all’uomo il dominio sul principio stesso da cui il

diritto trae la propria ragione d’essere. L’aborto elevato a diritto costituzionale

rappresenta dunque la dissoluzione del concetto di persona e l’annullamento della

distinzione tra libertà e arbitrio. La libertà, sradicata dal bene, si converte in potere di

negazione; l’eguaglianza, privata del suo fondamento ontologico, diventa criterio di

uniformità decisionale; la dignità, ridotta a strumento di autodeterminazione, si svuota

del suo contenuto trascendente e universale. Il Testo costituzionale non sarebbe più la

casa comune dell’umano, bensì l’atto sovrano di una civiltà che, in nome della libertà,

decreta la negazione dell’essere.

Costituzionalizzare il diritto all’aborto significa, in ultima analisi, negare la 

Costituzione stessa, poiché si spezza il nesso che unisce la norma alla giustizia, il

diritto alla verità dell’uomo, la libertà al limite che la ordina. È il gesto con cui il

costituzionalismo democratico, dimentico della propria vocazione razionale (e non

razionalista), trasforma la suprema garanzia della persona in strumento di dissoluzione

del personale. Dietro il linguaggio dei diritti si cela allora l’ombra della loro fine, poiché

un diritto che nega la vita nega anche la possibilità stessa di ogni altro diritto.


